



رَفْعُ عِب (لرَّحِمْ لِي الْمُجَمِّي الْمُجَمِّي الْمُجَمِّي الْمُجَمِّي الْمُجَمِّي الْمُجَمِّي الْمُجَمِّي المُجَمِّي المُجْمِي المُحْمِي المُجْمِي المُجْمِي المُجْمِي المُجْمِي المُحْمِي ا

المنفخخ المباين في في المربع بب التدارجمن ارحيم

رَفْعُ عِبِي (لرَّحِمْ الْهُجُّنِّ يِّ (الْمِلْدَمُ (الْفِرُووَ رَبِّي (الْمِلْدَمُ (الْفِرُووَ رَبِّي (www.moswarat.com

رَفَعُ حِب ((رَجِعِ) (الْخِتَّنِيَ رُسِيْتِ (ونِزُ) (الِنْووكِ www.moswarat.com



تأليفُ الَّــُيْ يَهُمْ فَا مِنَ الْمِيْلِيْ الْمِيْلِيْ الْمِيْلِيْ الْمَالِيَ الْمَالِيَ الْمَالِيَ الْمَالِيَ الْمَا ١٥٤ - ٧٣١ هـ

> حَقَّقَهُ وَخَرَجَ أَحَادِ نِنْهُ ا بوعَبْدُ الرحمٰن شَوكَت بنُ رِفْعَجِبْ بِنِ شَوكَت شَوكَت بنُ رِفْعَجِبْ بِنِ شَوكَت

> > دارالصميعميم للنشئر والتورنيع

## جَمَيُع المُحقوق يَحفوظة الطَّبَّة الأُولِي الطَّبَّة الأُولِي المكاه - ٢٠٠٧م

# دار الصميعي للنشر والتوزيع

هاتف ٢٦٢٩٤٥ ع ٢٦٢٩٤٥ فاكس ٢٢٤٥٣٤١ المركز الرئيس ، الرياض شارع السويدي العام ص ـ ب ٢٩٦٧ الرمز البريدي ١١٤١٢ المملكة العربية السعودية فرع القصيم : عنيزة ، أمام جامع الشيخ (بن عثيمين) يرحمه الله هاتف ٣٦٢٤٤٢٨ تلفاكس ٣٦٢١٧٢٨



## بنت يرانبوالخزالخ غرا

### مقستمنه

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا اللَّهَ حَقَّ ثَقَانِهِ وَلاَ مَمُوثَنَّ إِلاَ وَأَسَّم مُسَلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٢]، ﴿ يَكَا يُهَا النَّاسُ التَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي حَلَقَكُم وَن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالا كَثِيرًا وَلِسَاّهُ وَاتَّقُوا اللّهَ الَّذِي تَسَامَاتُونَ بِعِد وَالْخُرْصَامُ أَيْنَ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١]، ﴿ يَكَأَيُّهَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١]، ﴿ يَكَأَيُّهَا اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَقُولُوا قَوْلُا سَدِيدًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠].

أما بعد..

فإن أصدق الحديث كتاب الله وأحسن الهدي هدي محمد ﷺ وشر الأمور محدثاتها وكل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار.

«فلا ريب أن أولى ما صُرفت فيه نفائس الأيام، وأعلى ما خُصَّ بمزيد الاهتهام؛ الاشتغال بالعلوم الشرعية المتلقات عن خير البرية، ولا يرتاب عاقل في أن مدارها على كتاب الله المقتفى وسنة نبيه المصطفى، وأن باقي العلوم إما آلات لفهمها؛ وهي الضالة المطلوبة، أو أجنبية عنها؛ وهي الضارة المغلوبة» (١).

<sup>(</sup>۱) «هدي الساري» (۳) لابن حجر.

رَفِي خبر الرجائي الرفوت سام (يودوكر) سام (يودوكر) سام (يودوكر) سام (يودوكر)

"فليس بعد كلام الله أصدق ولا أجمع لخير الدنيا والآخرة من كلام رسوله وخليله محمد عليه إذ هو أعلم الخلق وأعظمهم نُصحاً وإرشاداً وهداية، وأبلغهم بياناً وتأصيلاً وتفصيلاً، وأحسنهم تعليها، وقد أوتي عليه جوامع الكلم، واختصر له الكلام اختصاراً، بحيث كان يتكلم بالكلام القليل لفظه الكثيرة معانيه، مع كمال الوضوح والبيان؛ الذي هو أعلى رتب البيان»(۱).

«هذا وقد جمع العلماء جموعاً من كلماته على الجامعة» (1) فبعضهم «في أصول الدين، وبعضهم في الفروع، وبعضهم في الجهاد، وبعضهم في الزهد، وبعضهم في الآداب، وبعضهم في الخطب؛ وكلهم مقاصد صالحة رضي الله عن قاصديما» (1).

«وينبغي لكل راغب في الآخرة أن يعرف هذه الأحاديث؛ لما اشتملت عليه من المهات، واحتوت عليه من التنبيه على جميع الطاعات»(٤).

ومن بين هؤلاء العلماء الأعلام الذين جمعوا أحاديث المصطفى على شيخ الإسلام الإمام يحيى بن شرف النووي -رحمه الله تعالى-، فقد «جمع كتاباً فيه أربعين حديثاً، كل حديث منها قاعدة عظيمة من قواعد الدين»(٥).

<sup>(</sup>١) "بهجة قلوب الأبرار" (١١) للشيخ عبدالرحن السعدي.

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (١/٥٦).

<sup>(</sup>٣) «مقدمة النووي للأربعين» (٦).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٧).

<sup>(</sup>٥) «إتحاف الأنام» (٤١) للغفيلي.

«وقد تلقت الأمة هذه الأربعين بالقبول وطبَّقت شهرتها الآفاق، واشتهر بها الإمام النووي - رحمه الله - واقترنت باسمه، فلا تكاد تعرف إلا بد «الأربعين النووية»، وعمَّ نفعها، وكثر حفظها»(۱).

هذا، وقد اعتنى العلماء -رحمهم الله- بشرح هذه الأربعين وبيان ألفاظها ومفرداتها، وتخريج أحاديثها، وتمييز مشكلها، وتحرير مغلقها، وقد كثرت مصنفاتهم في ذلك فأربت عن المئة مصنف.

ومن بين هؤلاء العلماء: الإمام تاج الدين عمر بن علي الفاكهاني -رحمه الله تعالى-، فشرحها ووضح ما «تضمنته من المشكلات والغوامض، كاشفاً ما اشتملت عليه من السنن والفرائض، باحثاً عن ألفاظها ومعانيها»(٢)، فكان شرحه -رحمه الله تعالى- ليس بالطويل الممل ولا بالقصير المخل.

وقد وفقني الله سبحانه وتعالى بالإطلاع على هذا الشرح، فناجتني نفسي أن أحقق هذا الكتاب على وجه ينفع الله سبحانه وتعالى به «بعد أن أخذت فيه رأي أولي المعارف والنهمى، وأرباب الفضل والذكاء وذوي البصائر الثاقبة، والآراء الصائبة، واستشرت فيه من لا أتهمه ديناً وأمانةً وصدقاً ونصحاً» (٣).

«فتحققت بلطف الله تعالى النية، فشمرت الساعد لذلك المهم العزيز، مع كثرة العوائق الدنيوية، وازدحام العوارض الضرورية، وتكاثر القوادح النفسانية،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٤٢).

<sup>(</sup>٢) «التبيين في شرح الأربعين» (١).

<sup>(</sup>٣) «جامع الأصول» لابن الأثير (١/ ٢١).

وضيق الوقت عن فراغ البال لمثل المهم العزيز، والغرض الشريف الذي إذا أعطاه الإنسان كله آتاه منه أيسره، وإذا قصَّر عليه عمره أمكنه منه أقصره (١).

هذا ولا بد من الوقوف على بعض المسائل المهمة المتعلقة بالكتاب:

### أولاً: اسم كتاب النووي:

قد اشتهر باسم: «الأربعين النووية»، نسبة للمؤلف، وقد سماها:

«الأربعين في مباني الإسلام وقواعد الدين» (٢)، جمع فيها أربعين حديثاً ونيِّف في أصول الدين وأمهاته.

### ثانياً: أصل هذه الأربعين:

وأصل هذه الأربعين: مجالس للإمام الحافظ أبي عمرو بن الصلاح، سماها: «الأحاديث الكلية» جمع فيها الأحاديث الجوامع التي يقال أن مدار الدين عليها.

قال ابن رجب (٣): «ثم إن الإمام القدوة أبا زكريا يحيى النووي -رحمه الله تعالى - أخذ هذه الأحاديث التي أملاها ابن الصلاح، وزاد عليها تمام اثنين وأربعين حديثاً، وسمى كتابه: «الأربعين»، واشتهرت هذه الأربعون التي جمعها وكثر حفظها ونفع الله ببركة مِنَّة جامعها، وحسن قصده».

<sup>(</sup>١) «جامع الأصول» لابن الأثير (١/ ٢١).

<sup>(</sup>٢) «إتحاف الأنام» للغفيلي (٥٣).

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (١/٥٦).

### ثالثاً: منهجه في الأربعين:

وقد أفصح النووي -رحمه الله تعالى- عن ذلك فقال:

«وألتزم في هذه الأربعين أن تكون صحيحة، ومعظمها في «صحيحي البخاري ومسلم»، وأذكرها محذوفة الأسانيد ليسهل حفظها ويعم الانتفاع بها -إن شاء الله تعالى- ثم أتبعها بباب في ضبط خفي ألفاظها»(١).

## رابعاً: عناية العلماء بها:

وقد حظيت هذه الأربعين بعناية العلماء بها؛ بين شرح وحفظ وتدريس وتخريج (٢).

#### • عملى في كتاب: «المنهج المبين»:

يتمثل عملي في الكتاب بها يلي:

أولاً: التعريف بالكتاب، وتحقيق نسبته للمؤلف، ووصف النسخة الخطية.

**ثانياً**: التعريف بالمصنف.

<sup>(</sup>١) «الأربعين النووية» (٧).

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب «إتحاف الأنام بذكر جهود العلماء على الأربعين في مباني الإسلام وقواعد الأحكام» لراشد بن عامر الغفيلي، فقد جمع فيه ما يربو على مئة مصنف ما بين شرح وضبط للألفاظ، وعزا كل كتاب إلى مؤلفه، مع مظان وجوده.

وقد نقل عمر بن فهد المكي في كتابه «الدر الكمين بذيل العقد الثمين» عن أكثر من واحد من أهل العلم أنه حفظ «الأربعين النووية»، فانظر على سبيل المثال (١/ ٤٣) و(١/ ٥٥) و(١/ ٦٨) و(١/ ٩٣).

ثالثاً: بيان منهج المصنف مع مقارنة بينه وبين شروح الأربعين.

رابعاً: خطة العمل في إخراج الكتاب.

### أولاً: التعريف بالكتاب:

اسم الكتاب: «المنهج المبين في شرح الأربعين»، وهو صحيح النسبة لمؤلفه، والدليل على ذلك أمور:

١ - إحالة المصنف في كتابه هذا على كتب أخرى مطبوعة له؛ منها: «الغاية القصوى في الكلام على آية التقوى».

٢- نَسَبهُ له جمع من الأئمة منهم: السيوطي في «بغية الوعاة» (٢ / ٢٢١)،
 وفي «حسن المحاضرة» (١ / ٣٨١)، وابن فرحون في «الديباج المذهب»
 (٢٨٦)، وحاجي خليفة في «كشف الظنون» (٢/ ١٨٨٣)، والبغدادي في «هدية العارفين» (١/ ٧٨٩).

٣- نَقلُ بعض العلماء عنه، مثل الحافظ ابن حجر في «الفتح» (١١/ ٣٤٣).

٤ - الموجود على طُرة النسخ الخطية؛ ويظهر فيها بوضوح نسبة الكتاب للمؤلف.

وقد اعتمدت في إخراج الكتاب على نسختين خطيتين:

الأولى: نسخة خطية محفوظة في مكتبة (تشستر بيتي) برقم (٢٣١٥)، ويبلغ عدد صفحاتها (١٤٥)، ورمزت لها بالرمز (أ)، وجعلتها الأصل(١٠).

<sup>(</sup>١) ولا يفوتني في هذا المقام إلا أن أشكر القائمين على مركز المخطوطات في الجامعة الأردنية الذين كان منهم العون في إخراج الكتاب وتصويره؛ فلهم مني جزيل الشكر.

الثانية: نسخة محفوظة في المكتبة المحمودية بالمدينة النبوية بـرقم (٧٣ / ٥٤٨) في (٩٥) ورقة، وخطها واضح مقروء، وفي آخرها تاريخ النسخ سنة ١١٧٣ هـ، ورمزت لها بالرمز (ب).

والكتاب له نسخ أخرى(١).

وقد سقط من النسخة (أ) عند شرح حديث معاذ بن جبل: «املك عليك لسانك»، بمقدار صفحة؛ استدركتها من النسخة (ب)، وفي آخر النسخة (أ) طمس على بعض الكلهات؛ واستدركت ذلك من النسخة (ب).

## ثانياً: التعريف بالمؤلف:

### \* نَسَبهُ ونِسبَتُهُ:

هو العلامة اللغوي الفقيه أبو حفص تاج الدين عمر بن علي بن سالم بن صدقة بن عبدالله اللخمي الإسكندراني الفاكهاني المالكي.

#### \* ولادته:

ولد سنة ٢٥٤ ه\_(٢).

#### \* سماعه وشیوخه:

سمع الحديث واشتغل بالفقه على مذهب الإمام مالك، وبرع وتقدم بمعرفة النحو وغيره، ومهر في اللغة العربية والفنون.

<sup>(</sup>١) انظر «إتحاف الأنام» (٦٥).

<sup>(</sup>٢) قال ابن فرحون في «الديباج» (٢٨٧): «وقيل سنة ست وخمسين».

أخذ عن ابن المنيِّر، وسمع من ابن دقيق العيد، وبدر الدين بن جماعة، وأبي عبدالله محمد بن طرخان، وأبي الحسن علي بن أحمد القرافي، والمكين الأسمر، وعتيق العمري، والأخنائي وغيرهم.

#### \* تلامىدە:

سمع عليه ابن كثير وحج معه أثناء قدومه إلى دمشق، وسمع عليه كذلك جمال الدين عبدالله بن محمد بن حديدة الأنصاري.

#### \* ثناء العلماء عليه:

وقد أثنى عليه جمع من العلماء الكبار، ووصف بـ: الشيخ الإمام ذو الفنون، على حظ وافر من الدين المتين، والصلاح العظيم، واتباع السلف الصالح، حسن الأخلاق، صحب جماعة من الأولياء، وتخلق بأخلاقهم، وتأدب بآدابهم، متفنناً في العلوم، صالحاً عظيماً.

#### \* عقيدته:

والمصنف -رحمه الله تعالى - في غالب مسائل العقيدة يوافق مذهب أهل السنة والجماعة، وخاصة في مسائل الإيمان والكفر، والوعد والوعيد.

إلا أن المصنف في مسائل الأسماء والصفات؛ وافق جمهور الأشاعرة على ذلك، وقد تبع في ذلك المازري والقرطبي والقاضي عياض والنووي، فهو كثيراً ما ينقل عنهم في هذا المبحث، ويقرر ما ذكروه، وغالب الأئمة المالكية وبخاصة المغاربة منهم ينتحلون مذهب أبي الحسن الأشعري في مسائل العقيدة والأسماء والصفات.

بل قال السبكي في الطبقات (٥/ ١٩٢): «إنهم يستصعبون مخالفة الإمام أبي الحسن الأشعري ويرونها هجنة عظيمة».

وقد علَّقت على المواضع التي خالف فيها المصنف مذهب أهل السنة والجماعة كما تراه مبيناً في مواضعه.

#### \* مصنفاته:

له مصنفات في أشياء متفرقة: في النحو والحديث وغيره، ومنها:

١ - شرح العمدة.

٢- الإشارات.

٣- التحفة المختارة في الرد على منكر الزيارة.

٤ - الفجر المنير في الصلاة على البشير النذير.

٥- المورد في عمل المولد.

٦- اللمعة في وقفة الجمعة.

٧- الدرة القمرية في الأحاديث النظرية.

#### # وفاته:

توفي في ليلة الجمعة سابع جمادي الأولى لسنة إحمدي وثلاثين وسبعائة، وقيل: أربع وثلاثين، -رحمه الله تعالى-.

#### \* مصادر ترجمته:

«البداية والنهاية» لابن كثير (١٤/ ١٧٧)، «الديباج المنهب» لابن فرحون (٢٨٦)، «الدرر الكامنة» لابن حجر (٣/ ١٠٥)، «حسن المحاضرة»

للسيوطي (١/ ٣٨١)، «بغية الوعاة» للسيوطي (٢/ ٢٢١)، «شذرات الذهب» لابن العهاد (٦/ ٩٦)، «كشف الظنون» لحاجي خليفة (٩٨) و (٨٤١)، «إيضاح المكنون» للبغدادي (٧/ ٩٨).

## ثالثاً: منهج المصنف في كتابه، ومقارنته مع شروح الأربعين الأخرى:

لم يفصح المصنف في كتابه عن منهجه في الشرح، والغالب في شرحه تقسيم الحديث، فيُعرِّف براويه، ثم يتكلم على كل مفردة من الحديث، ويجعل ذلك في فوائد ووجوه.

وقد اعتمد المصنف في شرحه على شروح أخرى وخاصة إذا كان الحديث في «الصحيحين»؛ فيعتمد على شروحه، كشرح النووي والقاضي عياض والقرطبي والمازري، فينقل عنهم في بعض الأحيان عند بيان غريب الألفاظ، أو دفع التعارض بين بعض الأحاديث.

وبالمقارنة مع غيره من شروح الأربعين المطبوعة (١)، فالمصنف ينقل كثيراً عن الأئمة المالكية كالقاضي عبدالوهاب والباجي وابن فرح وغيرهم.

### رابعاً: خطة العمل في إخراج الكتاب:

أولاً: اعتمدت على نسختين في إخراج الكتاب.

ورمزت للأولى بــ: (أ).

ورمزت للثانية بـ: (ب).

<sup>(</sup>١) وهي: «جامع العلوم والحكم» لابن رجب، و«التبيين في شرح الأربعين» للطوفي، و«شرح الأربعين» لابن دقيق العيد.

ثانياً: قمت بنسخ النسخة (أ) ومقارنتها مع النسخة (ب) خشية وقوع سقط أو تحريف.

ثالثاً: قمت بتخريج أحاديث الأربعين النووية وأحاديث الشرح التي يستشهد جما المصنف، والأحاديث التي يذكرها إشارة أو تلميحاً، وما كان من أحاديث الأربعين في «الصحيحين» اكتفيت بالعزو إليهما دون توسع.

وأَثبتُ مع هذه الأحاديث حكم أهل العلم عليها صحةً وضعفاً على وفق الصنعة الحديثية.

رابعاً: لم أترجم للأعلام المشهورين، واكتفيت بالعزو إلى مصادر ترجمتهم. خامساً: قمت بالتعليق على بعض المسائل التي ذكرها المصنف، إذا دعت الحاجة لذلك.

سادساً: ما كان بين النسختين من الفروق مشل (سبحانه وتعالى) و (عزوجل)، أو (بين) و (ابين) و (ابين) لم أتعرض لذكره لكثرته، واكتفيت بها في النسخة (أ).

سابعاً: عملت فهارس للكتاب وتشمل:

فهرس الآيات، فهرس الأحاديث، فهرس أحاديث الأربعين، فهرس مصادر ومراجع التحقيق.

وختاماً: «فيا أيها الناظر؛ اعمل فيه بشرط الواقف من استيفاء النظر بعين العناية وكمال الدراية، لا يحملك احتقار مؤلفه على التعسف، ولا الحظ النفساني على أن يكون لك عن الحق تخلف، فإن عثرت منه على هفوة أو هفوات، أو صدرت فيه عني كبوة أو كبوات فها أنا المتحاشي من الخلل ولا بالمعصوم عن الزلل، ولا هو بأول قارورة كسرت، ولا

شبهة مدفوعة زُبرت، ومن تفرد في سلوك السبيل، لا يكون من أن يناله أمر وبيل، ومن توحد بالذهاب في الشعاب والقفار، فلا يبعد أن تلقاه الأهوال والأخطار، وكيل أحد مأخوذ من قوله ومتروك، ومدفوع إلى منهج مع خطر الخطأ مسلوك، ولا يسلم من الخطأ إلا من جعل التوفيق دليله في مفترقات السبل، وهم الأنبياء والرسل»(١).

«وهذه بضاعة مؤلفه المزجاة تساق إليك، وسلعته تعرض عليك، فلقارئه غنمه ولمؤلفه غرمه»(٢).

«والله تعالى المستول أن يجعله خالصاً لوجهه الكريم، ومقرباً إليه وإلى داره؛ دار السلام والنعيم المقيم، وأن ينفعنا به وعبادة المؤمنين، وأن يوفقنا لما يحب ويرضى، ويختم لنا بخير في عافية، فإنه أكرم الأكرمين وأرحم الراحمين» (٣).

"وأرجو من الله تعالى أن يرفع قدر هذا الشرح بمنه وفضله، وأن ينفع به كما نفع بأصله، وأنا أبرأ إلى الله عز وجل من القوة والحول، وإياه أستغفر من الزلل في العمل والقول، لا إله غيره، ولا خير إلا خيره، وصلى الله على سيدنا وآله وصحبه"(٤).

## وكتبه أبو عبدالرحمن شوكت بن رفقي شحالتوغ غفر الله له ولوالديه ولمشايخه ولأئمة المسلمين وعامتهم آمـــين

<sup>(</sup>١) «فيض القدير» للمناوي (١/ ١٠).

<sup>(</sup>٢) «عدة الضابرين» لابن القيم (٣٠).

<sup>(</sup>٣) "لطائف المعارف" لابن رجب الحنبلي (٤٤).

<sup>(</sup>٤) «تاج العروس» للزبيدي (١/ ١٥).

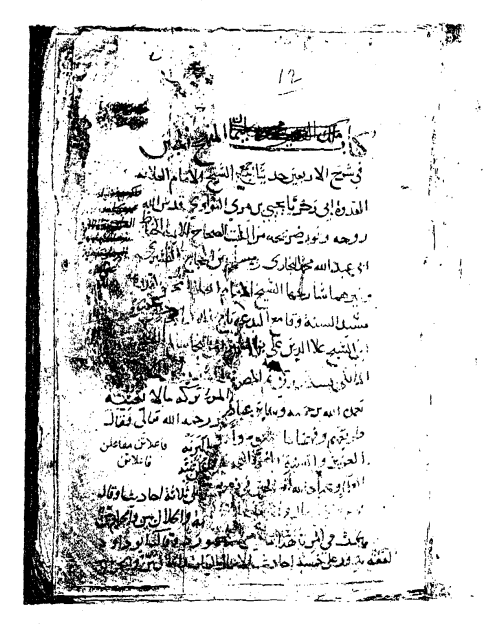


صور المخطوطات

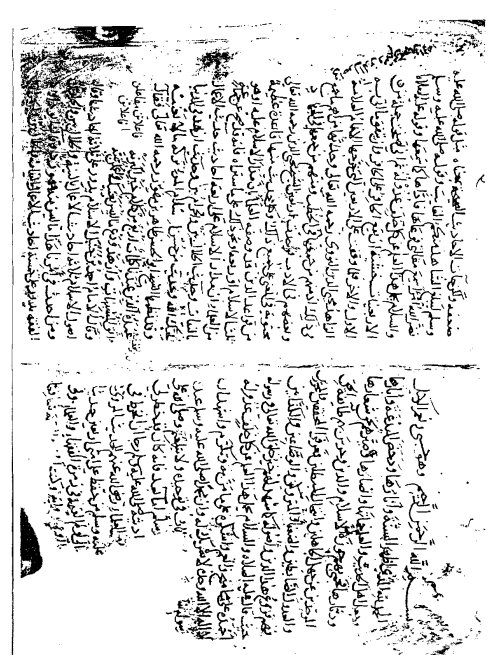
رَفَّحُ معبس (الرَّحِيُّ (النِّجَنَّ يَّ (السِّلَيْسُ (النِّرُ (النِّرُو (www.moswarat.com



### صورة صفحة العنوان من النسخة (أ)



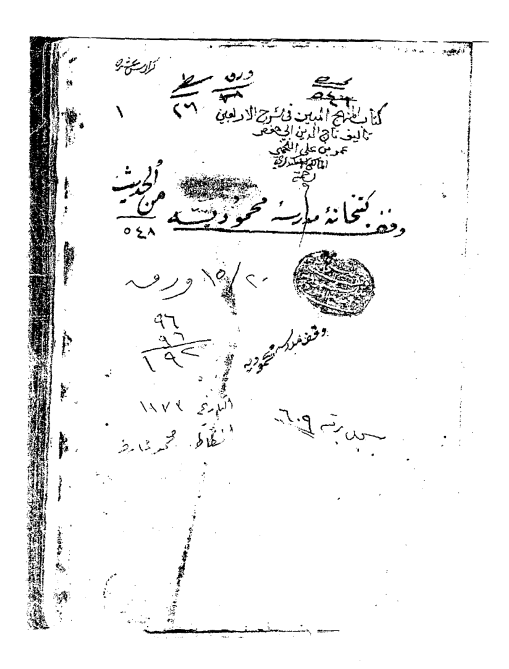
## صورة الصفحة الأولى من النسخة (أ)



## صورة الصفحة الأخيرة من النسخة (أ)



# صورة صفحة العنوان من النسخة (ب)



## صورة الصفحة الأولى من النسخة (ب)

. الخز وتتهارين وأبه ينتق الابدا الول فالكخر فأا وقنت خوا ارجين التى سال عجدتا من احم ما يع في ذكر الأعلى مدجها في موالية ومنهم زجها فإلطاف شهم منجها فأفكف حشهم جهاف و في زواية ويحليله ا دخل مدايق ايداب الجند شيت ، وفي دواية وكتيرة ركيرة المهالي يمثيرة وتديمة وارتها ت كدائدت المهندة ويكدي أن خرفيا بمتنب والعربي والدول المتابطين والشماء فاكترقرق والجث والتذابين جهفروع هذا الدين واصواء كالمهدام خوطش اسمة تناويون م بيركية لو ولان كباصلائه عليه ويسلم عبده ورسو لم فها دة عبرالابرقاري بعد عنهم طرويت المحوي في ذكر وجوتوله صوابعن عليه وسلم منطنط عليك الاحادث الطحيقة عناء شاقيله سيلامه عليه وتتم ليباخ الشاعث فاطا هاكجاسهما فقول سلايده عليه وسلم يحرا هذا لعلم عود كالخلاجعة حزجها لئع الانام العلامة المزاعد يجي الرتم امنوا وي وعرامه والعلم بآباوالنادها وصعرهم بتريكما رجائو زناوفاء فخنهم خنطائة والدين وعريس بهمطا ينتزالت الموحدين عن جهلالجا عليف وأنكا للبطي وعايب فالمان ويخطرون اذاجع ارجوزحر ياما اهاديناي العلاة والسلج الخباكن الخيط في سلك من تتاري في فزدكومنالها للكن الانبين حديجا فحاموديها بعثرا معتما لأفرزين تتاعنها والنيجاء وفخطخ بيز اسه فقيها علماً • وفي عابة وكنت لوجي القيامة بشافها وشهيدًا اطلاب وقوله بهجائمه عليه ويهلج فتتواسه امكل سمح متااتي فوغاها فهمائ تعفي جلامن المديينات خلية الذمق المافرع الخافر على تاميخ والنم ، وأعقاره على مقديدوقل عل وأشهداك فالداد العدوجدة موجدة ولايتلائم وصوائعة على يدناعه وظراله وحيروشام الجريع الذي أظهوالمسنة وإناوها فورحص المدعبة وإبإرها قبيملأهلكية يت ميول علي الصلاة طالناهم جلاحذا العلم عن كأرخل عدولرواجس لك أفحابك فترعليج ذكر وكإيعريث منها قاعدة عظمتر منا فواعد アンドルグントウェーター アー・アー・アンドル

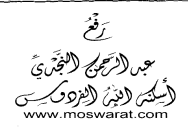
ż واعلى بيد وكالداكما ماهر فالتحتيل السلام بيعار على المناه ابع والإدامنية بيورعلجت اعاديث اع عالبكانيات وللملا بهن والمدام بين ف مائيتكم عنوفا تتهوا وباامريكم به فأقوامذة را مستطعتم وياصور والمعزار و دوي عزالي داود الشجيان قال في الناهدا بيده لا يقدوان بالقرفل فيدمنها الألان منهاما فيوفيه ان بهاسهتم عملاربين اطاديث حديث الإعلاباخيات ويوديث المكال يب فالمرام يهن وجن اجداف في احرنا هذا مالي مندمون فرقال في تديين 14 مثاريث التى عليها عدار كلاسلام وإختلافه في فحاجها فالمنة على جل من اعدايها وسالة احكامها والداع مثلاتها بدالتمريف واله اوازسة اويخوذ لكمكم المدتراه فاله فلاسح عن جاعة من الملاأان علاا مين فالحزام بيئ وحديث المصرفحالانطاعيك احد وحديث مناحس اسهزم اعرفيكه سألايسيده وقيرنظها الكنج ابوالحسة طاحوفاكنون رجعاسه ولنجيه وجلوجو تغالب عجمة الدين عنزائجاات ن اديع مه كملام خيل كفريق الناق البهاية واذهدوره مالير يعذك الماديث وقالاسول الاسلام يلانة اعاديث المعال بالبيد وللال كتبت عن ديسوف صلايعه عليه وسلم جنس مأيرالف مدبيت امتأت ميها ارعيم الاف حديث وجي ترجج الحاريمة إ حاجبت تولمه لحامله ويمهم انكالاعلا بالبعاث وقولم مناحس استلام اعرتزكم ماكا يعيية وقولم مركون الدين مصناحك ميعلا كالرمى لننسه وقولة للالابين والمدام بيذ المديث وذكراليخ ابوعويث السلاح وخداسه اقوالاائخة كسنة وعشوب شديفا كلامنزوجزنى حذه الادمين المذيرة وكأباصيين ماخلا سبعة إحاديث مهافا فالماحسنة خلارا بهامهزه إن ويخلب عل مدارا وسلام عليدكاتقدم فاخلك يجدلها فالجديد عن ماخطرف من ابلع اذام بكز والمالة جذه فن خابة المديسيه بكن تزجج عندى الناضح عليه شرحا يتقليل سايل معتده وفوايز منهده يونزج غربها فالمتكبذ طمكون سنوكا فخااجران مكاامه معالى لمن حؤجها لأنهاذا تبت هذالنظ ارين قدوصنن العلمان مدارا لإسلام علاديمير عليه وهوتلت المسله

## صورة الصفحة الأخيرة من النسخة (ب)

وجميع الميائك ودسك وملايكك والعلمان منعبا مك وباحماكا لمعنارون السلياان تجعلن من خواصك واهل ودادك ومنائة تخبين من إمنابك إنكاوف ذكك وانتادوعكم وان تغترني ولاالري ولاحلى وكفاتخ والمزاف وإجباإ ومعاوفي ويجع للسليق زب العالميثادا المولية والمتدين والصلاة والسلا المكاد المحلان علىبدت الماولين وللفرين يم شائم البين وعلالهوازف كحا بدأهم ميودون يامن لايخيب لديرالاذليج إسماد وامنوع (ميكيجة كإميرا استودعك خبادة ان لاله بماامه وان تجباد سوايامه واه عسى بريوام وابن استنا وكلمت المقاها الحاسركم ودوج مش وان ايمية تعتروا بالصويط يت وأنا لليوانا حق وإن الساحرًا يَسِمَوُورِيبِ فيها واهُ الله يبعث من فالجبوا وذريته كحاصليت علابوا هيم وعلالايوا فبم وبادك يخلبها عهزاجي بهلي ويملحاك ميدنا جهواد واجه وذريته كابادك بطابوهم دعوالابه ف العالمين انكحيد يجيدوس كم شداحا كثيرا واعا الديوم إيشية المدن اللهم إلى وجليتنادها وعنلمحلنا واشتمل علىكللار يتهائجون سنملها تزجع الكتشك السبائناك فحالدوالعوشةسج تصويلامل والزهدي الإنيا وشتك يلمليني من وتنوبها والشغل بذكوآ سدتعالى والماستعواد للقائج وامتوانيع لخائق اسه تعالى وحدن المتمال مهم جا يقتضي الدوع والمنتاب عنهرنها لا هذا الخماوفة اسه تعالىم شوج هذه المعاديث الموبين المتهرعلى بع ساسع و كاتب وقاري، والناظرفي، وبجيج المسلين امين يأدب العالين اللهمل على يجمد عبدكد وارسو فكالنبي ألذي وعلى التسيونا مجدوا ذوا جد على من مات كافرا الرعفاروا فنار بفوز بالعد من سخط والمهميان ويشال دعتروتوابرخاكة وظهرلي اعاما فاهذه المعادية المأواء كتوقيروا بينى حزازان فالخييزهم بالمناطق ويسسا عدتهم بابطاه وعاوسك مسك معنا فنكده تواعدالرين عليسب الاكان وللجوح القويم المنان تتبليامد تعالى ونشع فن مات على ذيك فقداجع العلاء علىطوره فإلاتهوا فكالصناحيا كماجعوا بوسو لمديحها سدعكيه وسهم وجابطأتيه بنونحاتتهم فيدريث اموت اءاقائه التأس ستى سنهدوا له لااله لإاصه و حذف ذكه لتوة وركار -علم كالقو

7.19 pr. 100

قال الدنيا سا تاعط جادى المواط المفراغ شمق الميلة المسترجبا مهاجزيي الماميا سا تاعط جادى المولي عام غمس وعطرين وسيه مارتو والجامط على يذنا مجدولة وسلم تم الترج بجدامت ويمونو والدورولا توقة الم بامد العواصفيم مح الع المجاري ويواريسط اسستنفواسده العقائم وحسبًا العدوسهم الوقيل يجاعلاني ونها المنصور وكتالبلس ويكولا ويسيبا ورنديرا تجمليو تافيم التلتيم يجزاري بترجيم لوهاسطا (17 وحضاء) النطم يكلل عام تأريش ورسيميا



النص المحقق

رَفَعُ عِب (لرَّحِنِ) (النَّجَّرِي رُسِلَت (النِّر) (الفِروكِ www.moswarat.com

### مقدمة المؤلف

### بنيب ليلغ الجمزال حيتير

وهو حسبي ونعم الوكيل [اللهم صل وسلم على نبينا محمد وعلى آل محمد] (١٠).

الحمد لله الذي أظهر السُنة وأنارَهَا، ودحض البدعة وأبادها، وجعل أهل الحديث والعلم حماتها وأنصارها، وصيرهم [لحق] (٢) شعارها ودثارها، فحمى بهم حوزة الإسلام والدين وحرس بهم طائفة الحق الموحدين عن جهل الجاهلين وانتحال المبطلين، فعرفوا المحققين والمحرزين، والعدول الضابطين، والضعفاء والمتروكين، والوضاعين والكذابين، فهم فروع هذا الدين وأصوله كها شهد لهم خير خلق الله تعالى ورسوله حيث قال (٣) عليه الصلاة والسلام: «يحمل هذا العلم عن كل خلف عدوله» (٤).

\_

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (بحق).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (يقول).

<sup>(</sup>٤) الحديث ورد عن جمع من الصحابة:

١-عن عبدالله بن عمر: أخرجه تمام في «الفوائد» (٩٩٩)، وابن عدي في «الكامل» (١/ ١٥٢)، وابن عدي في «الكامل» (١/ ١٥٢)، والبزار كما في «كشف الأستار» (١٤٣) كلهم من طرق عن خالد بن عمرو عن الليث بن سعد عن يزيد بن أبي حبيب عن أبي قبيل حي بن هاني عن عبدالله بن عمرو فذكره.

قلت: وإسناده ضعيف جداً، فيه خالد بن عمرو القرشي، قال البخاري: «منكر الحديث»، وقال أبو حاتم: «متروك الحديث، ضعيف»، وقال أبو داود: «ليس بشيء»، وقال النسائي: «ليس بثقة» «التهذيب» (٣/ ٦٧). وقال البزار: «خالد بن عمرو منكر

أحمده على ما منح وأنعم، وأشكره على ما منَّ به وتكرم، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً على عبده ورسوله [شهادة عبد لم يرتاب في] (١) توحيده ولا يتلعثم، وصلى الله على [سيدنا محمد وعلى آله] (١) وسلم. أما بعد..

فإنه كان قد خطر لي [أن أجمع أربعين حديثاً من](١) أحاديثه عَلَيْ رجاء أن أنخرط في [سلك من تقدمني في ذلك [من](١) العلماء الشيئي للحديث المروي

<sup>=</sup>الحديث»، وقال الهيثمي في «المجمع» (١/ ١١٠): «فيه عمرو بن خالد القرشي؛ كذبه يحيى بن معين وأحمد بن حنبل ونسبه إلى الوضع».

٢- عن معاذ بن جبل: أخرجه الخطيب البغـدادي في «شرف أصـحاب الحـديث» (١٠)، وفيـه عبدالله بن خراش بن حريث الـشيباني، قـال النـسائي: «لـيس بثقـة»، وقـال الـدارقطني: «ضعيف» (٣/ ١٣١).

٣- عن عبدالله بن مسعود: أخرجه الخطيب في «شرف أصحاب الحديث» (٤٩)، وفي إسناده أحمد بن يحيى بن زكير، قال الدارقطني: «ليس بشيء في الحديث» (اللسان ١/ ٣٢٣).

٤-عن على بن أبي طالب: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (١/١٥٢)، وفي إسناده محمد بن الأشعث. والحديث ضعفه جمع من المحققين، قال ابن كثير في «الباحث الحثيث» (١/٢٨٣): «ولكن في صحته نظر قوي، والأغلب عدم صحته».

وقال العراقي في «التقييد والإيضاح» (١٣٤): «فالحديث أيضاً غير صحيح»، نقلاً عن ابن القطان في «بيان الوهم والإيهام».

وقال شيخنا الألباني في تعليقه على «الباعث الحثيث» (١/ ٢٨٣): «ومال إلى تصحيحه من المتقدمين الإمام أحمد ومن المتأخرين الحافظ العلائي في «بغية الملتمس في سباعيات حديث مالك ابن أنس (٣-٤)، ونحن في صدد جمع طرقه وتحقيق الكلام عليها إن شاء الله تعالى».

وانظر لمعرفة طرق الحديث وتخريجها، «إعلام الموقعين» (٣/ ٣١٢-٣١٥- مشهور)، و«البدع والنهي عنها» لابن وضاح (٢٥-٣١).

<sup>(</sup>١) بياض في (أ)

[في ذلك وهو قوله ﷺ](۱): «من حفظ على أمتي أربعين حديثاً [في أمر دينها بعثه الله تعالى](۱) يوم القيامة في زمرة الفقهاء والعلماء»، [وفي رواية: «بعثه الله فقيها عالماً»، وفي رواية: «وكتب في زمرة العلماء وحشر في زمرة الشهداء»، وإن كان قد اتفق على] (۲) رواية: «وكنت له يوم القيامة شافعاً وشهيداً»، وفي رواية: «وقيل

(١) بياض في (أ).

والحديث بجميع هذه الروايات لا يصح، وأسانيده كلها ضعيفة جداً، وقد ورد عن جمع من الصحابة:

١- عن أنس بن مالك: أخرجه ابن عبدالبر في «الجامع» (٢٠٤)، وابن الجوزي في «العلل» (١٨٣). وفي إسناده إسماعيل عبدالرحمن السدي وهو ضعيف «التهذيب» (١/ ١٩٩).

٢- عن ابن عباس: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (١/ ٣٤٤)، وتمام في «الفوائد» (١٣٦٨)،
 والخطيب في «شرف أصحاب الحديث» (٣١)، وابن الجوزي في «العلل» (١٧٥)، وابن
 عبدالبر في «الجامع» (٢٠٨).

وإسناده موضوع، فيه إسحاق بن نجيح البلخي الأزدي، كذبه غير واحد من الأثمة «التهذيب» (١/ ١٦٢).

٣- عن معاذبن جبل: أخرجه ابن الجوزي في «العلل» (١٦٣)، وابن عبدالبر في «الجامع» (٢٠٩).
 وإسناده موضوع، فيه محمد ابن إبراهيم الشافعي الدمشقي، كذاب منكر الحديث
 «التهذيب» (١٣/ ٥).

٤ - عن ابن عمر: أخرجه ابن عبدالبر في «الجامع» (٢٠٥)، وابن الجوزي في «العلل» (١٦٧). وإسناده ضعيف، يحيى بن عبدالله بن بكير ضعيف.

٥- عن أبي هريرة: أخرجه الرامهرمزي في «المحدث الفاصل» (١٧٣)، وابن عبدالبر «الجامع» (٢٠٩)، وابن الجوزي في «العلل» (١٦٩)، والبيهقي في «الشعب» (١٧٢٥).

وإسناده ضعيف جداً فيه عمر بن الحصين العقيلي الكلابي، متروك، «التهذيب» (٣٣٠/ ٤). والحديث ضعفه جمع من العلماء:

قال أبو علي بن السكن كما في «الجامع» لابن عبدالبر (١/ ١٩٨): «وليس يروى هذا الحديث عن النبي على من وجه ثابت».

<sup>(</sup>٢) من قوله: (سلك من تقدمني) إلى هنا بياض في (أ).

له: أدخل الجنة أي أبواب الجنة شئت»، وهي ضعيفة، ولكن جاءت الأحاديث الصحيحة بمعناه؛ مثل قوله ﷺ: «ليبلغ الشاهد منكم الغائب»(۱)، وقوله ﷺ: «نضَّر الله امرءاً سمع مقالتي فوعاها فأدَّاها كما سمعها»(۱). وقوله عليه الصلاة السلام: «يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله»(۱).

ثم إني تصفحت جملة من الأربعينات خشية أن يقع الحافر على الحافر، وأن يتفق ما أتى به الأول والآخر، فلما وقفت على الأربعين التي خرجها الإمام العلامة الزاهد محيي الدين النووي -رحمه الله تعالى-؛ وجدتها من أهم ما جُمع في ذلك، إذ منهم من جمعها في الزهد، ومنهم من جمعها في الزهد، ومنهم من جمعها في

<sup>=</sup>وقال الدارقطني كما في «العلل» لابن الجوزي (١/ ١٠١): «كل طرق هـذا الحـديث ضـعاف؛ ولا يثبت منها شيء».

وقال البيهقي في «الشعب» (٢/ ٢٧١): «هذا مشهور بين الناس، وليس له إسناد صحيح». وقال النووي في مقدمة كتابه «الأربعين» (١٤): «واتفق الحفاظ على أنه حديث ضعيف، وإن كثرت طرقه».

<sup>(</sup>۱) الحديث صحيح، وهو قطعة من حديث أخرجه أبو داود (١٢٧٨)، والترمذي (٢/ ٢٧٩)، وأحمد (٢/ ١٠٤)، والبيهقي في «الكبرى» (٢/ ٤٦٥) كلهم من حديث ابن عمر قال: خرج علينا رسول الله ويَعْفِقُ ونحن نصلي فقال: «يبلغ شاهدكم غائبكم، لا تصلوا بعد الفجر إلا سجدتين». والحديث صححه شبخنا في «الإرواء» (٢/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) هو جزء من حديث طويل، أخرجه أهد (٥/ ١٨٣)، وابن ماجه (٥/ ٤١٠)، والدارمي (١/ ٧٥)، وابن عبان (٧٥ - ٦٦)، وأبو داود (٣٦٦٠)، والترمذي (٢٦٥٦)، وابن أبي عاصم في «السنة» (٩٤)، والطحاوي في «المشكل» (٢/ ٢٣٢)، والطبراني في «الكبير» (٤٨٩٠)، وابن أبي الدنيا في «ذم الدنيا» (٣٥٢)، كلهم من حديث عثمان بن عفان فذكره مرفوعاً. وانظر «الصحيحة» لشيخنا الألباني (٤٤).

<sup>(</sup>٣) مضي تخريجه، وهو حديث ضعيف لا تقوم به حجة.

الخطب، ومنهم من جمعها في الجهاد، وبعضهم في الأدب (١) ، فوجدت أربعين الشيخ عيي الدين -رحمه الله [تعالى] (٢) - محتوية في المعنى على جميع ذلك، وكل حديث منها قاعدة عظيمة من قواعد الدين قد وصف العلماء بأن مدار الإسلام عليه، [أو] (٣) ثلث الإسلام، أو ربعه، أو نحو ذلك على ما ستراه.

فإنه قد صحَّ عن جماعة من العلماء (٤) أن مدار الإسلام على أربعة أحاديث: حديث: «الأعمال بالنيات» (٥).

قلت: وكتاب ابن السني ذكره حاجي خليفة في «كشف الظنون» (١/ ٢٠٥) وسهاه: «الإيجاز في الحديث»، وكتاب القضاعي طبع في مجلدين بتحقيق الشيخ حمدي السلفي، وله عدة شروح منها: «اللباب في معاني أحاديث الشهاب» لظهير الدين أبو البدر عبدالعزيز ابن علي، منه نسخة خطية وفي مكتبة شستر بيتي رقم (٣٧٦٧)، ومنها «ضياء الشهاب» لعبدالرحمن بن عمر القزويني، منه نسخة خطية في مكتبة شستر بيتي رقم (٩٩٩)، وانظر شروح أخرى له في «كشف الظنون» لحاجى خليفة (١٠٦٧).

<sup>(</sup>١) في (ب) (الآداب).

<sup>(</sup>٢) ساقط من ب، وذكر ابن رجب في «جامع العلوم» بعض هذه المؤلفات، فقال: «وقد جمع العلماء مجموعة من كلماته الجامعة، فصنف أبو بكر ابن السني كتاباً سماه «الإيجاز وجوامع الكلم من السنن المأثورة»، وجمع القاضي أبو عبدالله القبضاعي من جوامع الكلم الوجيزة كتاباً سماه «الشهاب في الحكم والآداب»، وصنف على منواله قوم آخرون فزادوا على ما ذكره زيادة كثيرة، وأشار الخطابي في أول كتابه «غريب الحديث» إلى يسير من الأحاديث الجامعة».

<sup>(</sup>٣) في (ب) (وهو).

<sup>(</sup>٤) سيأتي ذكرهم.

<sup>(</sup>٥) حديث متولتر، أخرجه البخاري (١) ومسلم (١٩٠٧)، وأبو داود (٢٢٠١)، والنسائي (٧٥)، وابن ماجه (٢٢٧٤)، وأحمد (١/ ٢٥)، وغيرهم.

مي الاختي الاختري وفي الاختي الاختري المنكن الاختراك المنتالة

#### مقدمة المؤلف

وحديث: «الحلال بين والحرام بين» (١).

وحديث: «ازهد في الدنيا يحبك الله» (٢).

(۱) حدیث صحیح، أخرجه البخاري (۵۲)، ومسلم (۹۹۱)، وأبو داود (۳۳۲۹)، والنسائي (۷/ ۲۶۱)، وأحمد (٤/ ۲۷۰)، وابس حبان (۷۲۶)، وابس ماجه (۳۹۸٤)، والدارمي (۲/ ۲٤۱)، وغیرهم کلهم من طرق عن النعمان، فذکره.

وهو الحديث السادس من أحاديث الأربعين.

(۲) أخرجه ابن ماجه (۲۰۱۶)، والطبراني (۹۷۳ه) (۲/ ۱۸۳)، والقضاعي في «مسند الشهاب» (۲۶ اخرجه ابن ماجه (۲۰۱۹)، والطبراني «روضة العقلاء» (۲۶۰)، وابين عدي في «الكامل» (۲/ ۱۲۷)، وأبو نعيم في «الحلية» (۳/ ۲۸۹) (۷/ ۱۵۰)، والبيهقي في «الشعب» (۷/ ۳۶۶) رقم (۱۱۷۲)، وأبو نعيم في «الحلية» (۳/ ۲۸۹) كلهم من طرق عن خالد بن عمرو عس رقم (۱۰۵۲)، وابن الجوزي في «العلل» (۲/ ۱۸۹) كلهم من طرق عن خالد بن عمرو عس سفيان الثوري عن أبي عن سهل بن سعد الساعدي فذكره مرفوعاً.

وهذا إسناد ضعيف جداً، فيه خالد بن عمرو بن محمد الأموي السعيدي الكوفي، قال أحمد: «منكر الحديث»، وقال أبو «منكر الحديث»، وقال أبو حاتم: «متروك الحديث» «التهذيب» (٢/ ٦٧).

ولم ينفرد به، بل تابعه محمد بن كثير عند البيهقي في «الشعب» (٧/ ٣٤٤) رقم (١٠٥٣٣)، والخلعي في «الفوائد» (١٠٥٣/ ١) كما في «السلسلة الصحيحة» ونقل البيهقي عن ابن عدي قال: «وهذا الحديث عن الثوري منكر»، قال: «حديث ابن كثير تفرد به محمد بن أحمد بن الوليد ابن بري الأنطاكي، والله أعلم».

قلت: ومحمد الأنطاكي هذا ثقة، وثقه الدارقطني كما في «تاريخ بغداد» (١/ ١٨٤).

وتابعه أيضاً عبدالله بن واقد الحراني، وهو متروك «التهذيب» (٣/ ٢٩٢).

والحديث رواه ابن عمر أيضاً، أخرجه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» كما في «السلسلة الصحيحة»، ولكن في إسناده رجل غير معروف وهو ابن العلبس.

ورواه أنس بن مالك أيضاً، أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٨/ ٦٢) لكنه ضعيف، فقد قال أبو نعيم عقبه: «ذكر أنس في هذا الحديث وهم من عمر أو أبي أحمد، فقد رواه الأثبات عن الحسن ابن الربيع فلم يجاوز فيه مجاهد»، ثم ساقه بإسناده إلى مجاهد موقوفاً عليه، وهو الأصح.

## وحديث: «من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه» (١).

=والحديث ذكره السخاوي في «المقاصد» رقم (٩٦) ثم قال: «وبالجملة فقد حسَّن هذا الحديث النووي والعراقي -رحمه الله تعالى-، وكلام شيخنا -رحمه الله- ينازع فيه كما بينه في تخريج الأربعين».

والحديث حسنه شيخنا الألباني بمجموع طرقه في «السلسلة» (٩٤٤).

#### (١) الحديث ورد عن جمع من الصحابة:

١-عن أبي هريرة، أخرجه الترمذي (٢٣١٧)، وابن ماجه (٣٩٧٦)، وابن حبان (٢٢٩) كلهم من طرق عن هشام بن عمار عن محمد بن شعيب عن الأوزاعي عن قرة بن عبدالرحمن عسن الزهري عن أبي سلمة عن أبي هريرة فذكره مرفوعاً.

وإسناده ضعيف، فيه قرة بن عبدالرحمن المعافري، قال أحمد، «منكر الحمديث جمداً»، وقمال ابسن معين: «ضعيف الحديث»، وقال النسائي: «ليس بالقوي» «التهذيب» (٤/ ٥٥٢).

وأخرجه القضاعي في «مسند الشهاب» (١٩٢) (١/ ١٤٤) من طريق العباس بن الوليد عن الأوزاعي به.

وأخرجه ابن أبي الدنيا في «الصمت وآداب اللسان» (١٠٨) من طريق سعد بن زنبور حدثنا عبدالرحن بن عبدالله العمري عن سهيل عن أبيه عن أبي هريرة فذكره مرفوعاً.

وإسناده ضعيف جداً، فيه عبدالرحمن بن عبدالله العمري، قال أحمد: «ليس بشيء»، وقال أبو زرعة: «متروك الحديث»، وقال أبو داود: «لا يكتب حديثه» «التهذيب» (٣/ ٣٨٥).

٢- على بن الحسين، أخرجه مالك في «الموطأ» (٩٦/٩)، والترمذي (٢٣١٨)، وأحمد (١٠١) وأحمد (١٠١)، وابن أبي الدنيا في «الصمت وآداب اللسان» (١٠٧) والقضاعي في «المسند» (١٩٣) كلهم من طريق مالك عن أبي شهاب عن على بن الحسين فذكره.

وإسناده ضعيف لإرساله.

وورد موصولاً عن علي بن الحسين عن أبيه.

أُخرجه أحمد (١/ ٢٠١) والطبراني في «الكبير» (٢٨٨٦) و«الصغير» (١١١/٢). والقضاعي في «المسند» (١٩٤) كلهم من طرق عن عبدالله بن عمر عن الزهري عن علي ابن الحسين عن أبيه فذكره مرفوعاً.

وإسناده ضعيف، عبدالله بن عمر العمري ضعيف «التهذيب» (٣/٢١٢).

==

وقد نظمها الشيخ أبو الحسن طاهر بن [مفوِّز](١) -رحمه الله [تعالى](٢) - فقال:

عُمدةُ الدين عندنا كلهات أربع من كلام خير البرية السينة (٣) السينة واعملن بنية (٣)

وقال الإمام أحمد بن حنبل (3): الإسلام يدور على ثلاثة أحاديث، وقال: أصول الإسلام ثلاثة أحاديث: «الأعمال بالنية، والحلال بيِّن والحرام بيِّن، ومن أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد» (٥)، وقال أبو داود (٢): الفقه يدور على

<sup>=</sup>والحديث حسن بمجموع طرقه، ونقل ابن الملقن في «الإعلام» (١/١٥٣) عن حمزة بن محمد الكناني قال: «سمعت أهل العلم يقولون: هذه الثلاثة أحاديث هي الإسلام، وكل حديث منها ثلث الإسلام».

<sup>(</sup>١) في (ب) (المفوّز).

<sup>(</sup>٢) ساقط من ب.

وابن المفوِّز هو الإمام الحافظ المجود، أبو الحسين طاهر بن مفوِّز بن أحمد مفوِّز المعافري الشاطبي، ولد سنة ٤٨٤هـ.

ترجمته في «المصلة» (١/ ٢١٠)، و«السير» (١٩/ ٨٨)، ووقع تصحيف في «الإعلام» لابن الملقن (١/ ١٥٤) بدل «المفوِّز) (المعرور).

<sup>(</sup>٣) في (أ) بعده (مفاعلاتن مفاعلن فاعلاتن) وذكر هذه الأبيات ابن رجب في «جامع العلوم» (١/ ١٥٤)، وابن دقيق (١/ ٣٣)، وذكره أيضاً ابن الملقن في «الإعلام بفوائد عمدة الأحكام» (١/ ١٥٤)، وابن دقيق العيد في «شرح الأربعين النووية» (٢٢) لكن نسبه للشافعي.

<sup>(</sup>٤) بمن نقل هذا الكلام عن الإمام أحمد، ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (١/ ٦١)، والحافظ في «الفتح» (١/ ١١)، والعراقي في «طرح التثريب» (٢/ ٥)، وذكره النووي في «شرح مسلم» في «الفتح» (١٣/ ٥٣) من غير نسبة، وأبو بكر الخفاف في كتابه «الخصال» كما في «الإعلام» لابن الملقن (١/ ١٥٤ – ١٥٥).

<sup>(</sup>٥) سبق تخريج الأحاديث، أما حديث «من أحدث في أمرنا.. » أخرجه البخاري (٢٦٩٧)، والقضاعي ومسلم (١٧١٨)، وأبو داود (٢٠٦٤)، وابن ماجه (١٤)، والدارقطني (١٤/ ٢٢٤)، والقضاعي في «المسند» (٣٥٩)، وابن ماجه (٢٦-٢٧)، والبيهقي في «المسنن» (١١٩/ ١١٩)، كلهم من حديث عائشة والمسنة المسنة المسنة المسندة المسندة

<sup>(</sup>٦) ذكره ابن رجب في «جامع العلوم» (١/ ٦٣)، وابن الملقن في «الإعلام» (١/ ١٥٥)، والعراقي في «طرح التثريب» (٢/٢٠).

خسة أحاديث: «الأعمال بالنيات، والحلال بين والحرام بين، وما نهيتكم عنه فانتهوا، وما أمرتكم به فأتوا من ما استطعتم، ولا ضرر ولا ضرار»(١).

وروي عن أبي داود السجستاني<sup>(۱)</sup> قال: كتبت عن رسول الله على خسس مائة ألف حديث، الثابت منها أربعة آلاف حديث، وهي ترجع إلى أربعة أحاديث؛ قوله عليه الصلاة والسلام: «إنها الأعهال بالنيات»، وقوله: «من حُسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه»، وقوله: «لا يكون المؤمن مؤمناً حتى يرضى لأخيه ما يرضى لنفسه»<sup>(۱)</sup>، وقوله: «الحلال بين والحرام بين الحديث».

<sup>(</sup>١) حديث «لا ضرر ولا ضرار» ورد عن جمع كثير من الصحابة:

١- عن ابن عباس، أخرجه أحمد (١/ ٣١٣)، وابن ماجه (٢٣٤١)، والبيهقي (٦/ ٦٩) كلهم
 من طرق عن معمر عن جابر الجعفي عن عكرمة عن ابن عباس فذكره.
 وإسناده ضعيف لأجل جابر الجعفي.

٢- عن عبادة بن الصامت، أخرجه ابن ماجه (٢٣٤)، وعبدالله بن أحمد (٣٢٦/٥)، والبيهقي
 في «الكبرى» (١٠/ ١٣٣) كلهم من طريق موسى بن عقبة عن إسحاق ابن يحيى بن الوليد
 عن عبادة فذكره.

وفيه إسحاق وهو ضعيف.

٣- عن أبي سعيد الخدري، أخرجه الدارقطني في «السنن» (٢/ ٢٢٨)، والبيهقي (٦/ ٧٩) كلهم من طريق الدراوردي عن عمر بن يحيي المازني عن أبي سعيد فذكره..، وإسناده صحيح.

وللحديث روايات وطرق كثيرة.

<sup>(</sup>٢) نسبه له جمع من الأئمة انظر «تاريخ بغداد» (٩/ ٥٨)، و «طبقات الحنابلة» (١/ ١٦١)، وذكسره أيضاً ابن رجب في «جامع العلوم» (١/ ٦٢)، وابن الملقن في «الإعلام» (١/ ١٥٥)، والعراقي في «طرح التثريب» (٢/ ٦).

<sup>(</sup>٣) إشارة لحديث: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأحيه ما يحب لنفسه».

أخرجه أحمد (٣/ ١٧٦)، والبخاري (١٣)، ومسلم (٤٥)، والترمذي (٢٥١٥)، والنسائي (٨٢٥)، والنسائي (٨٢٥)، وابن حبان (٢٣٤)، والقضاعي في «المسند» (٨٨٩)، كلهم من حديث أنس بن مالك عليه .

وذكر الشيخ أبو عمرو ابن الصلاح أقوال الأئمة في تعيين الأحاديث التي عليها مدار الإسلام واختلافهم في أعيانها؛ فبلغت ستة وعشرين حديثا<sup>(۱)</sup> كلها مندرجة في هذه الأحاديث المذكورة، وكلها صحيحة ما خلا سبعة أحاديث منها؛ فإنها حسنة.

فلما رأيتها بهذه الصفة غلب على ظني أن أحداً بعده لا يقدر أن يأتي بأفيد منها؛ إذ كان منها ما قيل فيه إنَّ مدار الإسلام عليه كما تقدم، فما ظنك بجملتها، فأحجمت عما خطر لي من الجمع؛ إذ لم يكن والحالة هذه في غاية الوسع، لكن ترجَّح عندي أن أضع عليها شرحاً يشتمل على مسائل محققة، وفوائد منقحة مع شرح غريبها، والتنكيت على جمل من إعرابها، وبيان أحكامها، وإيضاح مشكلاتها، بعد التعريف برواتها لأكون شريكاً في الأجر إن شاء الله تعالى لمن خرَّجها، لأنه إذا ثبت هذا الفضل لمن حفظ ألفاظها على الأمة، أي أذّاها لهم كما سمعها ممن الصلت به روايتها، فما ظنك بمن شرح ألفاظها من حيث اللغة والإعراب، وتحرَّى في تفسيرها وتبيينها أسدَّ طرق الصواب، وأوضح مشكلها، وسهَّل معضلها، ونبه على أسرارها اللطيفة، وبيَّن فوائدها [الشريفة] (" واقتنص الأحكام من ألفاظها، وبين المقصود الأهم من أغراضها، وعرَّف رواتها، وحرَّر متونها وإسناداتها.

والله تعالى أسأل أن يجعل ذلك خالصاً لوجهه الكريم، وموصلاً إلى جنات النعيم؛ آمين، بمحمد وآله أجمعين (٣).

<sup>(</sup>١) سبق في المقدمة. (٢) طمس في (أ).

<sup>(</sup>٣) هذا توسل غير مشروع، قال شيخ الإسلام في «المجموع» (١/ ٢٠٢): «فهذا هو اللذي لم يكسن الصحابة يفعلونه في الاستسقاء ونحوه لا في حياته ولا بعد مماته، لا عند قبره ولا عند غير قبره،

وسميته ب: «المنهج المبين في شرح الأربعين»، ليكون لفظه وفق معناه، ومترجحاً [عن] (١) فحواه، وحسبي الله ونعم الوكيل، ولا حول ولا قوة إلا بالله العظيم.



=ولا يعرف هذا من الأدعية المشهورة بينهم»، ثمّ قال: «وهذا هو الذي قاله أبو حنيفة وأصحابه أنه لا يجوز ونهوا عنه، حيث قالوا: لا يسأل بمخلوق ولا يقول أحد أسألك بحق أنبيائك»، وانظر منه (١/ ٢٢٤» وما بعده.

<sup>(</sup>١) في (ب) (علي).

رَفَّحُ بعب (لرَّحِي) (الْنَجَّرِي رُسِكنتر) (النِّرْ) (الِنْرَاكُ (الْنِرُوكِ www.moswarat.com

#### قال المصنف -رحمه الله تعالى-:

(الحمد لله رب العالمين).....

الشرح: بدأ بالحمد لقوله عليه الصلاة والسلام: «كل أمر ذي بال لم يبدأ فيه بالحمد لله فهو أقطع»، وفي رواية: «أجذم»، وفي رواية: «كل أمر ذي بال لا يُبدأ فيه ببسم الله الرحمن الرحيم أقطع».

وحديث أبي هريرة هذا حسن، خرجه أبو داود وابن ماجه في «سننهما»، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» وغيرهم.

ومعنى «ذي بال»(۳): له حال يهتم به.

(١) في (ب) (لله).

<sup>(</sup>۲) أخرجه النسائي في «اليوم والليلة» (٤٩٤)، وابن ماجه (١٨٩٤)، وأحمد (٢/ ٣٥٩)، والحرجه النسائي في «اليوم والليلة» (٤٨٤)، والجزائطي في «فضيلة الشكر» (١٧)، والبيهقي في «المدارقطني (١/ ٢٣٨)، وأبو داود (٤٨٤٠)، والخطيب في «الجامع» (٢/ ٧٨) رقم (١٢٣٢)، وفي «الفقيه في «المحتمدي» (٢/ ٢٠٨) رقم (٤٣٢) كلهم من طرق عن الأوزاعي عن قرة عن الزهري عن أبي سلمة عن أبي هريرة فذكره مرفوعاً.

وهذا إسناد ضعيف جداً فيه مرة بن عبدالرحن المعافري المصري، قال أحمد: «منكر الحديث». وقال ابن معين: «ضعيف الحديث»، وقال أبو حاتم والنسائي: «ليس بقوي» «التهذيب» (٤/ ٥٥٢)، والحديث ضعفه شيخنا الألباني في «الإرواء» (٩).

وممن استوعب الكلام على طرقه وبيان عللها، السخّاوي في «الأجوبة المرضية» (١/ ١٩٢) رقم (٨٨)، والحافظ ابن حجر في «نتائج الأفكار» (٣/ ٢٧٧-٢٨٠).

وبمس صحَّح الحديث ابس دقيق العيد في «شرح الأربعين» (١١)، والنووي في «الأذكسار» (٣/ ٢٧١ نتائج).

<sup>(</sup>٣) هو كلام النووي -رحمه الله تعالى- في «الأذكار» (٣/ ٢٧٧ نتائج) إلى قوله: ومزوج.

ومعنى «أقطع»: ناقص؛ قليل البركة، و«أجذم» بمعناه.

وقال العلماء -رحمهم الله تعمالى-: [يستحب] (۱) البداءة بالحمد لكل مصنّف، ودارس ومدرس، وخطيب وخاطب، ومتزوج ومزوج، وكأن الثناء على الله تعالى كهدية المستشفع قبل مسئلته؛ رجاء أن ينتفع بذلك في قضاء حاجته.

وأما معنى الحمد فهو: الثناء على المحمود بجميل صفاته وأفعاله.

والشكر: الثناء عليه بأفعاله وأفضاله (٢).

فكل شكر حمد، وليس كل حمد شكراً.

ونقيض الحمد: الذم، ونقيض الشكر: الكفران.

والله تعالى هو المحمود المعبود بحق.

واختلف في لفظه؛ هل هو مشتق أو مرتجل؟، فذهب جمهور النحويين وغيرهم إلى أنه مشتق؛ وأباه آخرون، وهو أحد قولي الخليل (٣) -رحمه الله تعالى-، والقائلون بالاشتقاق اختلفوا على أقوال أربعة (١٠):

<sup>(</sup>١) في (ب) (تستحب).

<sup>(</sup>٢) انظر «المفردات» للراغب (١٣٨)، و «المحرر الوجيز» (١/ ٦٦)، و «الجامع» للطبري (١/ ٩٠)، و «الجامع» للقرطبي (١/ ٩٤)، و «تفسير القرآن العظيم» لابن كثير (١/ ٤٥٢)، وعليه جميع المفسرين.

<sup>(</sup>٣) هو الإمام صاحب العربية ومنشئ علم العروض، الخليل بن أحمد الفراهيدي البصري ولد سنة ١٠٠هـ ومات سنة ١٧٠هـ - رحمه الله تعالى-.

<sup>(</sup>٤) ذكر الفيروز آبادي في «القاموس المحيط» (٤/ ٣٩٩) أن الأقوال بلغت عشرين قبولاً، ورجمح كونه علمٌ غير مشتق. وانظر «بصائر ذوي التمييز» (١/ ١٢).

الأول: أنه مشتق من: ألِهَ يألَهُ إذا تحيَّر، إذ القلوب تحتار في عظمته سبحانه؛ فلا [تستطيع] (۱) أن [تحدَّه] ولا [تكيفه] ولا [تصفه] لا بها وصف به نفسه جل وعزَّ أن تحيط به الأقطار أو تحدَّه الأفكار، وتعالى علواً كبيراً (٥).

الثاني: قال ابن عباس: هو الذي [ألِهَ](١) إليه كل شيء، وهو مفرع كل شيء ومستغاثه؛ لا رب غيره (٧).

الثالث: قيل: هو مشتق من ألِهَ اللهَ العبدُ يألَه إلاهةً، بمعنى: عبده يعبده عبادة (٨٠).

الرابع: هو مشتق من الوله، وهو: أشد ما يكون من النشوق والحزن، سمي بذلك لأنَّ القلوب توله إليه، أي: تشتاق إلى معرفته وتلهج بذكره وتلزمه، واحتج له بقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَشَدُ حُبَّا بِلَّهِ﴾ [البقرة:١٦٥].

وذهب قائل هذا القول إلى أن أصل أله: ولاه، أبدلت الواو همزة كما في وشاح وأشاح، ووسادة وإسادة وأشباه ذلك، وعلى الأقوال المتقدمة الهمزة أصلية (٩)، والصحيح عند النحويين القولان المتقدمان.

<sup>(</sup>١) في (ب) (يستطيع). (٢) في (ب) (يحده).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (يكفيه). (٤) في (ب) (يصفه).

<sup>(</sup>٥) نقل هذا الوجه الأول الراغب في «المفردات» (٣١)، والقرطبي في «الجامع» (١/ ٧٢-٧٧) وقال: «وروي عن الخليل»، وابن عطية في «المحرر الوجيز» (١/ ٦٣).

<sup>(</sup>٦) في (ب) (يأله).

<sup>(</sup>٧) ذكره الفخر الرازي في «التفسير» (١/ ١٦٥) من غير نسبةٍ.

<sup>(</sup>٨) ذكره الفخر الرازي في «التفسير» (١/ ١٦٥)، ونقله عنه ابـن كثـير في «التفـسير» (١/ ٤٣)، واختاره الطبري في «الجامع» (١/ ٨٢).

<sup>(</sup>٩) وانظر هذه الأقوال بالتفصيل: «تفسير الفخر الرازي» (١/ ١٦٥ وما بعده) و «بدائع الفوائد» لابن القيم (١/ ٢٢) وفيه بحث ماتع.

ومن قال بعدم اشتقاقه (۱) قال: لم أرَ أهل اللغة تصرفوا في اشتقاقه، وما كانوا يستعملونه في غير الله تعالى، بل قلَّ ما يوجد في كلامهم استعمال لفظ الله قبل الشرع في صفته تعالى؛ فضلاً عن صفة غيره، فكانوا يكتبون: باسمك اللهم وقال الله تعالى: ﴿ مَل تَعَلَّمُ لَهُ سَيِّنًا ﴾ [مريم: ١٥]، جاء في التفسير: هل تعلم أحداً يُسمَّى الله غيره (۱).

وهذا إحدى معجزات الرسول الدالة على صدقه في الخبر حيث أنه لا سَمي له تعالى، فقبض الله القلوب عن التجاسر على اطلاق هذه التسمية في صفة غيره مع كثرة أعداء الدين وشدة حرصهم وتوفر دواعيهم على تكذيبه في أخباره.

قال الإمام أبو القاسم القشيري (٣) -رحمه الله تعالى-: «قال بعض المشايخ: كل اسم من أسمائه تعالى يصلح التَخلُقُ به إلا هذا الاسم؛ فإنه للتعلق دون التخلق».

<sup>(</sup>١) ممن ذهب إلى عدم الاشتقاق، الخليل بن أحمد وسيبويه والشافعي والخطابي وغيرهم، لأن الألف عندهم لازمة، فتقول: يا الله، ولا تقول: يا الرحمن، فلولا أنه من أصل الكلمة لما جاز إدخال حرف النداء على الألف واللام.

<sup>(</sup>٢) هو من تفسير ابن عباس ﷺ، أحرجه ابـن أبي حـاتم بـرقم (١٣١٧٧) غـير مـسند، وذكـره السيوطي في «الدر المنثور» (٥/ ٧٢٩).

وذكر إسناده القرطبي في «الجامع» (١١/ ٨٧) قال: وروى إسرائيل عن سماك عن عكرمة عن ابن عباس قال: «هل تعلم له أحداً سمى الرحن».

وعزاه ابن كثير (٣/ ١٣٨) لابن عباس من غير إسناد.

<sup>(</sup>٣) هو الإمام الزاهد القدوة الأستاذ أبو القاسم عبدالكريم بن هوازن بن عبدالملك بن طلحة القشيري الخراساني النيسابوري الشافعي الصوفي المفسر صاحب «الرسالة»، ولد سنة ٥٧٥هـ ومات سنة ٤٦٥هـ - رحمه الله تعالى - .

قلت: ولا خلاف أنه أعرف المعارف، وإن كان علماً، فهو مستثنى من الخلاف أيها أعرف: المضمر أو العلم.

قالوا: والإشارة بهذا الاسم إلى ذات قديم واحد بلا تشبيه ولا تعطيل، وهو الذي صنع العالم وأوجده بعد العدم، وهو المستحق للصفات التي لا بد للصانع أن يكون عليها، وبهذا نقول وإليه نذهب.

والأصل فيه: إله على وزن فعال، ثم دخلت الألف واللام؛ فبقي الفعال ثم نقلت حركة الهمزة إلى اللام الساكنة قبلها، فبقي اللاه بلامين، الأولى مكسورة والثانية مفتوحة؛ فسكّنوا الأولى وأدغموها في الثانية كراهة اجتماع المثلين، ثم فخموا فقالوا: الله، لأنه لم يكن قبله كسرةٌ فُخم.

وقال الزمخشري (١): أصله: الأله، ونظيره الناس أصله الإناس، فحذفت الهمزة وعوِّض عنها حرف التعريف، لذلك قيل في النداء: يا ألله؛ بقطع الهمزة، كما يقال: يا إله.

قلت: والظاهر أنه قول الفارسي(٢)، وهما قولان للنحويين.

=

<sup>=</sup>ترجمته في «تاريخ بغداد» (۱۱/ ۸۳)، و «فيات الأعيان» (۳/ ۲۰٥)، و «مرآءة الجنان» لليافعي (٣/ ٧٠)، و «الطبقات» للسبكي (٥/ ١٥٣)، و «السير» (١٨/ ٢٢٧).

وكلامه في كتابه: «التحبير في التذكير» (٧).

<sup>(</sup>١) في «الكشاف» (١/ ٤٨ - ٤٩) مع اختصار للأبيات الشعرية.

<sup>(</sup>٢) هو إمام النحو أبو على الحسن بن أحمد بن عبدالغفار الفارسي الفسوي.

ولد سنة ۲۸۸هـ ومات سنة ۳۷۷هـ -رحمه الله تعالى-.

ترجمته في «تاريخ بغداد» (٧/ ٢٨٥)، و «معجم الأدباء» (٧/ ٢٣٣)، و «وفيات الأعيان» (٢/ ٨٠)، و «السير» (١٦/ ٣٧٩).

والربُّ: المالك، وهو السيد أيضاً.

والربُّ أيضاً: القائم بالأمور المصلح لما فسد منها، واشتقاقه من الربَّة، وهو نبت يصلح عليه المال.

ولم يطلق لفظ الرب إلا على الله سبحانه وتعالى وحده، فإذا اطلق على غيره فبالإضافة، قالوا: رب الدار، ورب الناقة، قال تعالى: ﴿ الرَّبِعُ إِلَى رَبِّكَ ﴾ [يوسف: ٥٠].

ويطلق على الله عز وجل أيضاً بالإضافة قال: ﴿إِنَّهُ رَبِّ ٱخْسَنَ مَثْوَاى ﴾ [يوسف: ٢٣]. قال الواسطي (١): هو الخالق ابتداءً والمربي [غداءً](١) والغافر انتهاءً.

ولفظ العالمين مِن ألفاظ جمع السلامة، [وهو] (٢) جمع عالم.

قال ابن عطية (٤): ولفظ العالم جمع لا واحد له من لفظه.

قال ابن بزيزة (٥): الأصح أنها لفظة مفردة على وزن خاتم.

<sup>=</sup> وانظر «معاني القرآن» للزجاج (٣/ ١٠٤)، ونقله عنه القرطبي في «التفسير» (٩/ ١٠٩). وقال ابن عطية في «المحرر الوجيز» (٣/ ٢٣٣): «فيحتمل أن يعود الضمير في (إنه) على الله عز وجل ويحتمل أنه يريد العزيز سبدها».

<sup>(</sup>۱) هو إمام النحو أبو القاسم علي بن طلحة بن كروان الواسطي، مات سنة ٦٢٤هـ. ترجمته في «معجم الأدباء» (١٣/ ٢٥٩)، و«السير» (١٨/ ٤٢٧).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (غداً).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (وهي).

<sup>(</sup>٤) في «المحرر الوجيز» (١/ ٦٧).

<sup>(</sup>٥) هو عبدالعزيز بن إبراهيم بن أحمد أبو فارس القرشي التميمي، مات سنة ٦٧٣هـ -رحمه الله تعالى-. ترجمته في «نيل الابتهاج» للتنبكتي (١٧٨)، و«هدية العارفين» (١/ ٥٨١)، و«طبقات المفسرين» للأرنودي (٢٢٦).

قال أبو اسحاق الزجاج(١): تقول: هو لا عالم وهو لا عالمون.

وهذا يدل على أن لفظ عالم جمع لا واحد له من لفظـه، لأن عالمـاً جمـع أشـياء مختلفة، وإن جعل لشيء منها صار جمعاً لأشياء متفقة.

واختلف العلماء في اشتقاقه، فقيل: هو مشتق من العلم.

وقال أبو عبيدة معمر بن المثنى (٢): «من العلامة».

وعلى هذا الاشتقاق يقع النظر في مسماه، فمذهب المتكلمين أنه كل موجود سوى الله تعالى (٣) وصفات ذاته؛ لأنه مشتق من العكلامة، والموجودات كلها علامة ودالة على الله سبحانه وتعالى.

وقال ابن عباس (٤): «هو ما يعقل من الملائكة والإنس والجن».

وقال البجلي (٥): «المرادبه الناس لقوله تعالى: ﴿ أَتَأَتُونَ الدُّكُوانَ مِنَ الْعَلَمِينَ ﴾ [الشعراء:١٦٥] (١)، وقال عطية العوفي: «العالمون: الثقلان فقط لقوله تعالى:

<sup>(</sup>١) في «معاني القرآن» (١/ ٤٦) وهو الإمام النحوي، أبو إسحاق إبراهيم بن محمد السري الزجاج البغدادي، مات سنة ٣٢١هـ -رحمه الله تعالى-.

ترجمته في «تاريخ بغداد» (٦/ ٨٧)، و «معجم الأدباء» (١/ ١٣٠)، و «وفيات الأعيان» (١/ ٤٩).

<sup>(</sup>٢) انظر «المحرر الوجيز» (٤/ ٦٧)، وقال ابن كثير (١/ ٤٧٠): «لأنه علم دال على وجـود خالقـه وصانعه ووحدانيته».

<sup>(</sup>٣) وبنحوه عند ابن كثير في «التفسير» (١/ ٤٦٥).

<sup>(</sup>٤) عند الطبرى (١/ ٩٥) رقم (١٣٢).

<sup>(</sup>٥) هو ابن عمير؛ العلامة المفسر الإمام اللغوي المحدث أبو علي الحسين بن الفضل الكوفي النيسابوري. ولد ١٨٠هـ ومات سنة ٢٨٢هـ -رحمه الله تعالى-.

ترجمته في «السير» (١٣/ ٤١٤)، و «الشذرات» (٢/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٦) ونسبه له القرطبي في «التفسير» (١/ ٩٧).

﴿لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان:١](١)، وقال جعفر الصادق(٢): «هم أهل الجنة والنار»، وقال الماوردي عن بعضهم: «العالم الدنيا وما فيها».

قال ابن بزيزة في تفسيره: «والصحيح أنه كل مصنوع لظهور الصنعة فيه، مشتق من العلم وهو كل ما يعلم به كما أن الخاتم يختم به»، قال وهب: «هي ثمانية عشر ألف عالم (٣)».

وقال [الجزري]<sup>(1)</sup>: «أربعون ألف عالم»، وقال مقاتل<sup>(0)</sup>: «هي ثمانون ألف عالم»، وقال الضحاك: «هي ثلاث مائة وستون عالماً عراة لا يعرفون خالقهم ولا يلبسون الثياب، وستون ألفاً يلبسون الثياب ويعرفون رب الأرباب»<sup>(1)</sup>.

(١) وذكره القرطبي في االجامع» من غير نسبة (١/ ٩٧)، ولم أجده عنه.

<sup>(</sup>٢) لم أجده.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو الشيخ في «العظمة» (٤/ ١٤٣٤) رقم (٩٤٦)، وأبو نعيم في «الحلية» (١٣/٤)، وذكره عنه البغوي في «معالم التنزيل» (١/ ٤٠).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (الجرري)، ولم يتبين لي من هو، وذكره ابن كثير في «التفسير» (١/ ٤٦٩) عن أبي سـعيد الخدري ﷺ.

<sup>(</sup>٥) لم أجده عنه، وكذا الذي بعده، وذكره القرطبي في «الجامع» (١/ ٩٧) من غير نسبة لأحد.

<sup>(</sup>٦) قال القرطبي في «الجامع» (١/ ٩٧): «والقول الأول جمع كل عالم- أصح هـذه الأقـوال لأنـه شامل لكل مخلوق وموجود، دليله قوله تعـالى: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَارَبُ ٱلْعَلَمِينَ ۞ قَالَ رَبُّ السَّمَنُوَتِ وَالْأَرْضِ
وَمَا يَنَهُمَا ﴾ [الشعراء: ٢٣-٢٤]».

## وقوله: (قيوم السهاوات والأرضين):.....

القيوم: فعول من القيام، وأصله: قيووم، فاجتمعت ياء وواو [إحديه]](۱) سابقة بالسكون فقلبوا الواوياء وادغموا الياء في الياء (۲).

واختلف العلماء في معناه فقيل: القيوم: القائم بتدبير خلقه، قاله قتادة (٢) وغيره. وقال الحسن (١): «القائم على كل نفس بها كسبت».

وقال ابن جبر (٥): «الدائم الوجود الذي لا يزول ولا يحول»؛ ونحوه عن ابن عباس.

وقال الزمخشري (١٠): «القيوم: الدائم، القائم بتدبير الخلق، وحفظه، ويقال: القيوم والقيام والقيم، وقد فرق بهما في الشاذ (١٠)».

ومعنى قيوم السهاوات والأرضين: أي خالقهما وموجدهما بعد العدم، والقائم بتدبيرهما وحفظهما لا اله إلا هو (٨).

<sup>(</sup>١) في (ب) (إحداها).

<sup>(</sup>۲) انظر «معماني القرآن» للفراء (۱/ ۱۹۰)، و «الاشتقاق» للزجاج (۱۰۰)، و «اللسان» (۵/ ۳۷۸۱) مادة (قوم).

<sup>(</sup>٣) كما في «تفسير ابن أبي حاتم» (١/ ٤٨٦) رقم (٢٥٧٤).

<sup>(</sup>٤) لم أجده عنه.

<sup>(</sup>٥) لم أجده عنه، وكذا الذي بعده، وورد مثله عن أبي عبيدة في «مجاز القرآن» (١/ ٧٨).

<sup>(</sup>٦) في «الكشاف» (١/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>٧) قرأ عمر بن الخطاب وابن مسعود فيها ذكر عنهها (الحي القيوم)، وقرأ علقمة بن قيس (الحي القيم)، انظر الطبري (٣/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٨) انظر «تفسير الطبري» (٣/ ٢٢٥)، و «تيسير الكريم الرحن» للسعدي (١١٠).

والأرضون: بفتح الراء والإسكان قليل شاذ وجمع الأرضين ولم تأت في القرآن العزيز إلا مفردة.

وقد اختلف العلماء في قول تعالى: ﴿ اللهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَنَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ ﴾ [الطلاق: ١٦] هل المثلية في العدد أو في الهيئة والشكل؟

فمن قال في العدد أثبت أن الأرضين سبع (١)، ومن قال في الهيئة والـشكل، لم يجزم بذلك.

وقد جاء في السنة ما يرجح كون الأرضين سبعاً، روينا في «دلائل النبوة» للبيهقي -رحمه الله- عنه عليه الصلاة والسلام: «اللهم رب السهاوات السبع وما أظللن ورب الأرضين السبع وما أقلهن، ورب الشياطين وما أضللن» الحديث (٢٠).

<sup>(</sup>۱) ممن قال أن الأرضين سبع، ابن عباس كما عند الطبري (۲۸/ ۱۷۵)، والنضحاك كما عند القرطبي (۱۸/ ۱۷۵).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبان (٢٧٩- الإحسان)، وابس السني في «عمل اليوم والليلة» (٥٢٥)، وابس خزيمة (٢٠٥)، والطبراني في «الكبير» (٢٩٦)، والطحاوي في «المشكل» (١٧٧٨) و (٢٥٢٨)، وأبو نعيم في «الحلية» (٦/ ٤٥- علمية)، والبيهقي في «الكبرى» (٢/ ٥٢)، كلهم من طرق عن حفص بن ميسرة عن موسى بن عقبة عن عطاء بن مروان عن أبيه أن كعباً حلف له بالذي فلق البحر لموسى المنتي أن صهيباً حدثه أن محمداً على لم قرية يريد دخولها إلا قال حين يراها... فذكره.

قلت: فيه أبو مروان والدعطاء، اختلف في اسمه، وهو غير معروف كما قال النسائي، وبقية رجاله ثقات.

وقال البيهقي في «المجمع» (١/ ١٣٤): «رواه الطبراني ورجاله رجال «الصحيح» غير عطاء بسن أبي مروان وأبيه وكلاهما ثقة».

وأخرجه الطبراني في «الأوسط» (١٦ ٧٥)، وفيه يعقوب بن محمد الزهـري، قـال أحمـد: «لـيس

وروينا أيضا في الكتابين (١) عن عائشة والله الله عليه قال: «من ظلم قيد شبر طوقه من سبع أرضين».

فقال العلماء: هذا تصريح بأن الأرض سبع طبقات (١)، وهو موافق لقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَ ﴾ [الطلاق: ١٦].

=بشيء»، وقال أبو زرعة: «واهي الحديث»، وقال ابن معين: «صدوق» «التهذيب» (٢٥٠/٦). وقال الهيشمي في «المجمع» (١٠/ ١٣٤): «رواه الطبراني في «الأوسط» وإسناده حسن».

قلت: ليس بحسن ففيه يعقوب بن محمد وقد مر حاله.

والحديث صححه شيخنا الألباني في «السلسلة» (٢٧٥٩).

#### وللحديث شاهد:

فأخرج الطبراني في «الأوسط» (١٤٦) من حديث خالد أنه شكا الأرق من الليل فقال له رسول الله ﷺ: «إذا أويت إلى فراشك: فقل: اللهم رب السهاوات السبع وما أظلت، ورب الأرضين وما أقلت، ورب الرياح وما أذرت، كن لى جاراً من شر خلقك».

وإسناده ضعيف جداً، فيه الحكم بن ظهير الفزاري، قال ابن معين: «ليس حديثه بشيء»، وقال البخاري: «متروك الحديث؛ تركسوه»، وقال أبسو حاتم: «متروك الحديث»، وقال النسائي: «متروك» (التهذيب» (١/ ٥٧٥).

وفي الباب أحاديث أخرى فيها لفظ: «الأرضين» ترتقي بالحديث إلى درجة الحسن، انظر «مجمع الزوائد» (١/ ١٣٦) (١/ ١٣٥-١٣٥).

وقال شيخنا الألباني في «صحيح ابن خزيمة» (٤/ ١٥٠): «إسناده حسن لغيره»، وانظر «السلسلة الصحيحة» لشيخنا (٢٤٥٦) (٢/ ٢٠٧).

(١) يقصد «صحيح البخاري ومسلم»، وهو في البخاري (٢٤٥٣)، وفي مسلم (١٦١٢).

(٢) انظر في ذلك «المحرر الوجيز» (٥/ ٣٢٧)، و«الجامع للقرطبي» (١١٥ / ١١)، و«الكشاف» (٤/ ١١٥)، و«الكشاف» (٤/ ٢٥)، و«الإكام البيان» للطبري (٢٨ / ١٩٥ - ١٩٧)، و«الإكال» للقاضي عياض (٥/ ٣١٩)، و«المفهم» للقرطبي (٤/ ٣٥٥ - ٥٣٥)، «الإعلام» لابن الملقن (٥/ ٥٠٠) و «الفتح» لابن حجر (٥/ ١٠٤).

وأما تأويل المهاثلة بالهيئة والشكل فخلاف الظاهر، وكذا قول من قال المراد بالحديث: سبع أرضين من سبعة أقاليم، لا أن الأرض سبع طبقات، وقد أبطله العلماء بأنه لو كان كذلك لم يطوق الظالم، بشبر من هذه الأقاليم وهو رد صحيح، وإن الأصل في العقوبات، المساواة، وقال تعالى: ﴿ فَمَنِ اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَنَهُ مِي العقوبات، المساواة، وقال تعالى: ﴿ فَمَن الأَرض ملك ما تحته من عَنَه مِينًا من الأَرض ملك ما تحته من [الطبقات] (١) وإن كان فيه خلاف عندنا، حتى لو وجد كنزاً في أرض اشتراها أو معدناً هل يكون له أو للمسلمين، فمن قال يملك الباطن استدل بهذا الحديث.

قال القاضي عياض (٢): «وقد جاء في غلظ الأرض وطباقها وما بينهن حديث ليس ثابت (٣)، وجمعت بالواو والنون عوضاً مما نقصها من ظهور علامة التأنيث.

والحديث ضعفه شيخنا الألباني في تخريج «السنة» رقم (٥٧٧).

<sup>(</sup>١) في (ب) (الطباق).

<sup>(</sup>٢) في «الإكمال» (٥/ ٣٢٠) بتصرف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (١٥٨) ومن طريقه الخطيب في «تالي التلخيص» (٢/ ٤٩٠ رقم ٢٩٥٠)، وأبو داود (٢٧٣)، وابن ماجه (١٩٣)، وأحمد (٢٠١٠-٢٠٧)، وعثمان بن سعيد في «الردعلى الجهمية» (٢٧٣) وفي «الردعلى المريسي» (٢٢٨)، وابن أبي عاصم في «السنة» (٧٧٥) (٢/ ٢٥٣)، واللالكائي (٤٤١)، والحاكم (٢/ ٣٧٨) وصححه ووافقه الذهبي من طرق عن سماك بن حرب عن عبدالله بن عميرة عن الأحنف بن قيس عن العباس في قول تعمل : ﴿وَيَعَلُ عَبُنُ رَبِّكَ فَوْقَهُم بِوَبَا فَنْنِيدُ وَالْ رَبِّ الله وَالْطُر نحوه في «العظمة» (٢/ ٢٨٤). الأوعال»، وذكر فيه غلظ السماء والأرض. وانظر نحوه في «العظمة» (٢/ ٢٨٤). وإسناده ضعيف، فيه ابن عميرة، ولا يعرف له سماع من الأحنف، وسماك تغير بآخره فربها تلقن.

| مقدمة المؤلف |                   |
|--------------|-------------------|
|              | formulate a North |

قال الخطابي: المدبر هو: العالم [بإدبار] (١٠ الأمور وعواقبها ومقدِّر المقادير ومجريها إلى غاياتها، والخلائق: اسم جنس وكأنه يريد به سائر المخلوقات، والله أعلم.

(١) في (ب) (بأخيار).

وقوله: (باعث الرسل): .....

[الرسل](١): جمع رسول، وهو المأمور بتبليغ الوحي إلى العباد وهو أخص من النبي، فكل رسول نبي وليس كل نبي رسولاً.

قال العلماء: والرسل ثلاث مائة وثلاثة عشر، والأنبياء مائة ألف نبي وأربعة وعشرون ألف نبي أسماءهم كلها أعجمية إلا خمسة: محمداً، وإسماعيل، وصالح، [وشعيباً وهوداً] صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، وقيل: وآدم فيكونون ستة (٢).

(١) ساقط من (ب).

قال الهيثمي في «المجمع» (١/ ٩٦) و(٨/ ٢١٠): «ورجاله رجال «الصحيح» غير أحمد بن خليد الحلبي، وهو ثقة».

وصححه شيخنا الألباني في «الصحيحة» (٦/ ٣٥٩).

وورد أنهم ثلاثماتة وخمسة عشر، أخرجه أبو جعفر الرزاز في «مجلس من الأمالي» ق (١٧٨/١) كما في «الصحيحة» (٢٦٦٨).

وإسناده صحيح، رجاله كلهم ثقات وصححه شيخنا في «الصحيحة» (٢٦٦٨).

وأما عدد الأنبياء وأنهم «مائة ألف وأربعة وعشر ون».

فأخرجه أحمد في «المسند» (٥/ ٢٦٥)، والطبراني في «الكبير» (٧٨٧١) وإسناده ضعيف فيه علي ابن يزيد الألهاني؛ ضعيف في الحديث.

=

 <sup>(</sup>٢) وحصل تقديم وتأخير في (أ)، والصواب ما أثبته كما في (ب).

<sup>(</sup>٣) أخرج الطبراني في «الكبير» (٨/ ١٣٩) رقم (٧٥٤٥)، و«الأوسط» (٤٠٥) والحاكم (٢/ ٢٦٢)، والبيهقي في «الأسهاء والصفات» (٢٠٦) من حديث أبي أمامة قال: أن رجلاً قبال: يما رسول الله؛ أنبياً كان آدم قال: «عشرة قرون»، قبال: يما رسول الله؛ كم كانت الرسل؟، قال: «ثلانهائة وثلاثة عشر»، والحديث رجاله ثقات.

### وقوله: (إلى المكلفين لهدايتهم وبيان شرائع الدين): .....

المكلفون: البالغون مشتق من الكلفة لتحمل الأوامر والنواهي.

والهداية والهدي: الرشاد وهو ضد الضلال.

والشرائع: جمع شريعة، وأصلها في اللغة: مشرعة الماء، وهي مورد الساربة، والشريعة: ما شرع الله تعالى لعباده من الدين، وقد شرع لهم يشرع شرعاً: أي: سنَّ.

قال الجوهري (١): «والدين يطلق بازاء معان ثمانية» (١):

[الأولى]("): الملة، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَاللَّهِ الْإِسْلَادُ ﴾ [آل عمران: ١٩].

[الثانية](1): العادة، قال امرؤ القيس: كدأبك من أم الحويرث، قبلها البيت.

<sup>=</sup>وقال الهيثمي في «المجمع» (٣/ ١١٥): «وفيه علي بن يزيد وفيه كلام»، وكذا أعله في (١/ ٥٨٦). (١/ ٥٨٦) و(١/ ١٠٩).

والحديث ضعفه شيخنا في «الصحيحة» (٦/ ٣٦٠).

وأخرج أحمد (٥/ ٢٦٨)، وابن سعد (١/ ٣٢)، والنسائي (٨/ ٢٧٥)، والطبراني في «الكبير» (١٦٥١)، وفي «الأوسط» (٢/ ٢١٨)، والحاكم (١٦٥١)، والحاكم (٢/ ٢٦٢)، والجيهقي (٩/ ٤)، من طرق عن أبي ذر: قال: يا رسول الله كم المرسلون؟ قال: «ثلاث مئة وبضعة عشر، جماً غفيراً».

وطرقه فيها مقال، وانظر «السلسلة الضعيفة» (٤/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>۱) في «الصحاح» (٥/٧٠٧).

<sup>(</sup>٢) انظر «المفردات» للراغب (١٨١)، و «الجامع» للقرطبي (١/ ١٠١).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) ساقط من (ب) وبدل منها (و).

[الثالثة](١): سيرة الملك وملكه، قال زهير:

لــــئن حللــــتُ تخـــوُفي بنـــي أســـد في دين عمرو وحالـت بيننــا فــدك (۱)

أراد في موقع طاعة عمرو وسيرته.

[الرابعة](١): الجزاء، ومن ذلك قوله: ولم يبق سوى العدوان دنَّاهم كما دانوا، أي: جازيناهم.

[الخامسة](١): السياسة، والديان: السايس، ومنه قول ذي الإصبع(١):

لاه ابن عمك لا أفضلت في حسب ولا أنـــت ديـــاني فتخـــزوني أي: فتسوسني.

[السادسة] (1): الحالة، قال النضر بن شميل: سألت أعرابياً عن شيء، فقال: لو لقيتني على دين غير [هذه] (٥) لأخبرتك، يريد على حال غير هذه.

[السابعة](١): الداء؛ عن اللحياني، وأنشد:

ما دين قلبك من سلمي وقد دينا

[الثامنة] (۱): الطاعة، يقال: دان له إذا أطاعه، قال عمرو بن كلشوم: عصينا الملك فيها أن ندينا.

ساقط من (ب).
 ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) هو حُرثان من عدوان بن عمرو بن قيس غيلان وسمي ذا الإصبع لأن حية نهشته في إصبعه فقطعها. انظر «طبقات الشعراء» لابن قتيبة (٤٢٥).

 <sup>(</sup>٤) ساقط من (ب) وفيه (الحال).

وقوله: (بالدلائل القطعية وواضحات البراهين):.....

الدلائل: جمع دليل وهو في اللغة ما يستدل به.

وفي اصطلاح الأصوليين: المرشد.

وهو على قسمين: نقلي وعقلي:

فالنقلي الكتاب والسنة والإجماع.

والعقلي مثل: قولنا إسناد الذهن أمراً إلى أمر، إما جازم أو لا [إن] تساوى طرفاه فشك وإلا فالراجح ظن والمرجوح وهم، والأول إن لم يطابق فجهل مركب وإن طابق لا لموجب فتقليد وإلا فعلم على ما هو مبين في كتب الأصول.

والبراهين: جمع برهان، وهو في اللغة الحجة.

وفي اصطلاح أهل المعقول: ما تركب من تصديقين [كقولنا] (٢) العالم متغير، وكل متغير حادث، فالعالم حادث، على ما هو مبين عندهم.

والنعم: جمع نعمة، وهي في اللغة اليد والصنيعة والمنة، وما أنعم به عليك، وكذلك النَعَمِي، فإن ضممت النون قصرت وإن فتحتها مددت، ولا نعمة في الحقيقة إلا لله تعالى.

وأجل النعم كلها نعمة الإسلام التي لا يؤدى شكرها أبداً قال تعالى: ﴿وَإِن تَعُدُوا نِعَمَتَ اللهِ لاَ تُعَمَّرُهُمَ ﴾ [النحل: ١٨] جاء في التفسير (٣): أي: لكثرتها وعظمها في

<sup>(</sup>١) في (ب) (الثاني: إن). (٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) هو من كلام ابن عطية في «المحرر الوجيز» (٣/ ٣٤٠).

الحواس والقوى والإيجاد من العدم والهداية للإيان وغير ذلك، وإنها تدوم النعم بالشكر، قال تعالى: ﴿ لَهِن شَكَرْتُهُ لَأَزِيدَنَّكُمُ ﴾ [إبراهيم: ٧].

وضد الشكر: الكفران كما تقدم، وكأن أحمده هنا بمعنى أشكره، لان حقيقة السكر ما كان عن معروف أسدي إليك، ولا معروف في الحقيقة إلالله [سبحانه](۱) وتعالى.

والفضل والفض [ي] لم الله (۱): خلاف [النقيصة والنقص] والإفضال (والإحسان) (۱) والكرم نقيض اللؤم، ويقال أيضاً: رجل كريم وامرأة كرم، قاله الجوهري (۱).

ومعنى الواحد في صفته تعالى: الذي لا ينقسم، قال [الإمام](٢) أبو المعالي: «الواحد معناه، المتعالي عن الانقسام»، وقيل: الذي لا مثل له.

وقال القشيري: «الواحد الذي لا قسيم له ولا يستثنى منه هـذا حقيقتـه عنـد أهل التحقيق».

وقال ابن فورك: «الواحد في [وصفه] (٢) سبحانه له ثلاث معان ولفظ الواحد في كلها حقيقة، أحدها: الذي لا قسم لذاته وأنه غير متبعض ولا متجزئ، والثاني: لا شبيه له، والثالث: أنه واحد على معنى أنه لا شريك له في أفعاله، يقال فلان متوحد بهذا الأمر، أي ليس يشركه فيه أحد ولا يعاونه فيه أحد».

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب). (٢) ما بين [] زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (أ) تقديم وتأخير، والصواب ما أثبته كما في (ب).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (والإحسان). (٥) في «الصحاح» (٤/ ١٦٣٥).

<sup>(</sup>٦) في (ب) (صفته).

وقد أشبعت القول في هذا الموضع في شرح عقيدة بن أبي زيد، والحمد لله تعالى، وذكرت الفرق بين الواحد والأحد؛ فلينظره هناك من أراده (١).

والقهار: فعّال من القهر وهو الغلبة، يقال: قهره قهراً: غلبه، وأقهرته: وجدته مقهوراً، ويقال: أخذت فلان قُهره بالضم أي: اضطراراً، ومعناه: هو الغالب الذي لا يغلب والقوي الذي لا يضعف جل وعلا علواً كبيراً.

والكريم: فعيل من الكرم، وهو نقيض اللؤم كما تقدم، والكريم أيضاً: الصفوح.

والغفَّار: فعال من الغفر، وهو الستر والتغطية، ومنه المغفر لستره الرأس وغفر الله ذنوبك، أي: سترها عليك.

والحبيب: فعيل من الحب، وهو نقيض البغض، يقال: أحبه فهو محب وحَبَّهُ يُحِبهُ بالكسر فهو محبوب.

قال الجوهري (٢): «وهذا شاذ لأنه لا يأتي في المضاعف بِفَعِلَ بالكسر إلا ويشركه يَفْعُل بالضم إذا كان متعدياً ما خلا هذا الحرف».

وسيأتي الكلام على معنى حقيقة محبة الله تعالى للعبد، ومحبة العبد لله تعالى وما يعتقد[ه] (٣) من ذلك في قوله ﷺ: «أزهد في الدنيا يحبك الله»، [الحديث] (٣).

<sup>(</sup>١) انظر في ذلك والفرق بينهما «النهج الأسمى» للنجدي (٢/ ٨٣ وما بعده)، و «الماتردية، دراسة وتقويهاً» (١٩٠) للحربي.

<sup>(</sup>٢) في «الصحاح» (١/ ٩٣).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

وأما الخليل: فعيل من الخُلة، وقد اختلف في تفسير الخلة وأصل اشتقاقها، فقيل: الخليل: المنقطع إلى الله تعالى الذي ليس في انقطاعه ومحبته له (۱) اختلال، وقيل: الخليل المختص، واختار هذا القول غير واحد.

وقال بعضهم: أصل الخلة الاصطفاء، وسمي إبراهيم خليل الله لأنه يوالي فيه ويعادي فيه، وخلة الله له نصره وجعله إماماً لمن بعده (٢).

وقيل: الخليل أصله: الفقير المحتاج المنقطع، مأخوذ من الخلة بفتح الخاء وهي: الحاجة، فسمي بها إبراهيم عليه الصلاة والسلام لأنه قصر حاجته على ربه وانقطع إليه بهمه ولم يجعلها قِبَل غيره إذ جاءه جبريل وهو في المنجنيق ليُرمى به (۱) في النار فقال: «ألك حاجة؟ قال: أما إليك فلا» (۱)، وقال الأستاذ أبو بكر

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) انظر «جامع البيان» للطبري (٤/ ٢٠٢)، «الجسامع» للقرطبي (٥/ ٢٥٦)، و«المحرر الوجيز» (٣/ ١١٧)، و «الإكمال» للقاضي عياض (٧/ ٣٨٣- ٣٨٤) ومنه نقل المصنف، و «المجالس» للخطيب (٨/ ٢٠٨)، و «الشفا» للقاضي عياض (١/ ٤٠٧) ومنه ينقل المصنف.

<sup>(</sup>٣) لا أصل له، وقد ذكره البغوي في تفسير سورة الأنبياء (٣/ ٢٥٠) وقال: «وروي عن أبي بن كعب أن إبراهيم قال حين أوثقوه ليلقوه في النار.. »، ذكره القرطبي في «الجامع» (١١/١١)، والزنخشري في «الكشاف» (٣/ ١٢٦) ولم يعلق عليه ابن حجر في «الكاف الشاف».

وذكره العجلوني في «كشف الخفاء» (١/ ٣١٨) نقلاً عن البغوي في «التفسير»، وذكره القاضي عياض في «الشفا» (١/ ٤١٠).

وقال شيخنا الألباني في «السلسلة الضعيفة» (٢١): «لا أصل له».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في «المجموع» (٨/ ٥٣٩): «وأما قوله: حسبي من سوالي علمه بحالي، فكلام باطل»، وانظر «معجم المناهي» (٣٩٨).

ابن فورك (١٠): «الخلة: صفاء المودة التي توجب الاختصاص بتخلل الأسرار»، وقال بعضهم: أصل الخلة المحبة، ومعناها: الإسعاف والألطاف والترفيع وقال بعضهم: أصل الخلة المحبة، ومعناها: الإسعاف والألطاف والترفيع والتشفيع، وقد بين ذلك سبحانه في كتابه بقوله: ﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّكُونَى عَنْ أَبَنَوُا وَالتَسْفيع، وقد بين ذلك سبحانه في كتابه بقوله: ﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّكُونِي عَنْ أَبَنُوا الله الله والمناه والمناه والناه المناه المحبوب ألا يؤاخذ بلانوبه، قال: والخلة قد تكون أقوى من البنوة لأن البنوة قد تكون بها العداوة كها قال تعالى: ﴿إِنَّ مِنْ أَزْوَلِكُمُ وَأَولَلاكُمُ مَعُدُوا أَكُمُ الله الله تعالى وقعمد عليها أفضل الصلاة والسلام بالخلة عما بانقطاعها إلى الله تعالى ووقف حوائجها عليه والانقطاع عمن دونه والإضراب عن الوسائط والأسباب، أو لزيادة اختصاص منه تعالى لها، وخفي والإضراب عن الوسائط والأسباب، أو لزيادة اختصاص منه تعالى لها، وخفي ألطافه عنها، وما خالل بواطنها من أسرار الهيئة ومكنون غيوبه ومعرفته، أو لرصطفائه لها واصطفاء قلوبها عها سواه حتى لما يخاللها حب لغيره.

ولهذا قال بعضهم: الخليل من لا يتسع قلبه لسواه، وهو عندهم بمعنى قوله عليه الصلاة والسلام: «لو كنت متخذا خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً»، الحديث (٢). قاله القاضى عياض، انظر «الشفا(٢)».

<sup>(</sup>١) وكلام ابن فورك في «الشفا» للقاضي عياض (١/ ٤١٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٦٥٦)، ومسلم (٢٣٨٣).

<sup>(</sup>٣) «الشفا» (١/ ٩٠٤ - ١٤).

### وقوله: (أفضل المخلوقين):.....

يريد: من أهل السماوات والأرضين، هذا هو الصحيح الذي عليه الجمهور، وأن الأنبياء أفضل من الملائكة صلوات الله عليهم أجمعين (١).

وأما كون نبينا محمد عليه أفضل الصلاة والسلام، أفضل الأنبياء والمرسلين جملةً وتفصيلاً فلا خلاف فيه (٢).

<sup>(</sup>١) تكلم العلماء في هذه المسألة وقرر غير واحد أن صالحي البشر أفضل من الملائكة باعتبار النهاية فإن الله تعالى أعد لهم من الثواب والنعيم في الجنان الشيء الكثير مما لم يذكره للملائكة عليهم السلام.

قال البيهقي في «الشعب» (١/ ١٧١): «وقد تكلم الناس قديماً وحديثاً في المفاضلة بين الملائكة والبشر فذهب ذاهبون إلى أن الرسل أفضل من الملائكة، والأولياء من البشر أفضل من الأولياء من الملائكة، وذهب آخرون إلى أن الملأ الأعلى مفضلون على سكان الأرض، ولكل واحد من القولين وجه»، وانظر «شرح الطحاوية» (٣٢٠).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في «المجموع» (٤/ ٣٥٦): «وذكر لي بعض من تكلم في أعال القلوب أنه قال: أما الملائكة المدبرون للساوات والأرض وما بينها والموكلون ببني آدم -أي صالحي البشر- أفضل من هؤلاء الملائكة، وأما الكروبيون الذين يرتفعون عن ذلك فلا أحد أفضل منهم وربها خص بعضهم نبينا محمد على واستثنوه عن عموم البشر؛ إما تفضيلاً على جميع أعيان الملائكة أو على المدبرين منهم أمر العالم».

وانظر أيضاً (١١/ ٩٥)، و«طريق الهجرتين» لابن القيم (٣٨١).

<sup>(</sup>٢) انظر «الشفا» للقاضي عياض (١/ ١١١) وما بعده.

## وقوله: (المكرَّم بالقرآن العزيز):.....

سمي القرآن قرآنا لأنه يجمع السور أي: ينضمها، يقال: قرأت الشيء إذا جمعته. قاله [أبو عبيد](١).

وللقرآن أربعة أسماء: القرآن، والكتاب، والفرقان، والذكر.

فالقرآن: مصدر قرأ الرجل قرآنا وقراه، وحكي قراء أيضاً، وقيل: القرآن معناه: التأليف، يقال: قرأ الرجل إذا جمع وألف والأول أصح، ومنه قول [من قال](٢): [و](٣) يقطع الليل تسبيحاً وقراناً، أي: وقرآة.

وأما الكتاب: فهو مصدر كتبه، إذا جمع، ومنه الكتيبة لاجتهاعها، ومنه [قـول من قال](ن): و اكتبها يا سيار، أي: أجمعها.

وأما الفرقان: فمصدر أيضا لأنه فرق بين الحق والباطل والمؤمن والكافر، فرقاً وفرقاناً.

وأما الذكر: فسمي به لأنه ذكر الناس آخرتهم وإلههم وما كانوا في غفلة عنه فهو ذكر لهم.

وقيل سمى بذلك لأن فيه ذكر الأمم الماضية والأنبياء.

<sup>(</sup>١) في (ب) (أبو عبيدة) وانظر «الغريبين» لأبي عبيد (٥/ ١٥١٦).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (قوله).

وقيل سمي بذلك لأنه ذكر وشرف لمحمد علي وقومه ولسائر العلماء به(١).

ووصف القرآن: بالعزة، كما قال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَكِنَتُ عَزِيزٌ ﴾ [فصلت:٤٦]، قال ابن عطية (٢): «لأنه بصحة معانيه يمتنع عن الطعن فيه والإزراء عليه وهو محفوظ من الله تعالى».

[و](٢) قال ابن عباس: معناه: كريم على الله تعالى.

 $[e]^{(7)}$  قال مقاتل:  $[aiy]^{(3)}$  عن الشيطان.

[و](٢) قال السدي: غير مخلوق.

<sup>(</sup>١) انظر «المحرر الوجيز» لابن عطية (١/٥٦).

<sup>(</sup>٢) في «المحرر الوجيز» (٥/ ١٩).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (ممتنع).

وقوله: (المعجزة المستمرة على تعاقب السنين):....

يريد أن كتاب الله تعالى منطوعلى وجوه من الإعجاز كثيرة، وتحصيلها وتلخيصها من جهة ضبط أنواعها لا مفرداتها أربعة أوجه (١):

الأول: حسن تأليفة والتآم كلمه وفصاحته ووجموه إيجازه وبلاغته الخارقة عادة العرب الفصحاء الله البلغاء.

الوجه الثاني: صور [5] انظمه العجيب والأسلوب الغريب المخالف لأساليب العرب ومناهج نظمها ونثرها الذي جاء عليه، ووقعت مقاطع آيه وانتهت فواصل كلمه إليه، ولم يوجد قبله ولا بعده نظيرٌ له ولا استطاع أحد ماثلة شيء منه، بل حارت عقولهم وذهلت دونه أحلامهم ولم يهتدوا إلى مثله في جنس كلامهم من نثر أو نظم أو سجع أو رجز أو شعر.

الوجه الثالث: ما انطوى عليه من الإخبار بالمغيبات وما لم يكن ولم يقع فوجد كما ورد على الوجه الذي أخبر كقوله تعالى: ﴿ لَتَدَخُلُنَّ ٱلْمَسْعِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآةَ ٱللَّهُ مَامِنِينَ ﴾ [الفتح: ٢٧]، وقوله: ﴿ وَهُم مِن نَعْدِ غَلِيهِمْ سَيَغْلِبُونَ ﴾ [الروم: ٣]، وقوله: ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى النِّينِ كُلِمِهِ ﴾ [النور: ٥٥] النور: ٥٥] الآول في المُنافِل مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ اللَّهِ مَا النَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) انظر في ذلك «الجامع» للقرطبي (١/ ٥٢) وما بعده، و «الانتصار للقرآن» للباقلاني (١/ ٦٦-٦٧)، و «معترك الأقران» للسيوطي (١/ ٢٦-٣١٨).

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

فكان جميع هذا كما قال، فغلبت الروم فارس في بضع سنين، ودخل الناس بالإسلام أفواجا، فما مات رسول الله وفي بلاد العرب كلها موضع لم يدخله الإسلام، واستخلف المؤمنين في الأرض ومُكِّنَ لهم فيها دينهم وملكهم إياها من أقصى المشارق إلى أقصى المغارب كما قال عليه الصلاة والسلام: «وزويت لي الأرض [فأريت]() مشارقها ومغاربها، وسيبلغ ملك أمتي ما زوي لي منها)()، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَعْنُ زُلِنَا الذِّكُرُ وَلِنَّا لَهُ لَمُؤَفِّرُنَ ﴾ [الحجر: ٩]؛ فكان كذلك مع أنه لا يكاد يحصر من سعى في تغييره وتبديله من الملحدة والمعطلة لا سيما القرامطة فأجمعوا كيدهم وحولهم وقوتهم اليوم على نيف من سبع مائة عام فما قدروا على إطفاء شيء من نوره ولا تغيير كلمة من كلامه ولا تشكيك المسلمين في حرف من حروفه والحمد لله، وغير ذلك لا يحصى.

الوجه الرابع من إعجازه: ما أنبأ[نا] (٣) به من أخبار القرون السالفة والأمم البائدة والشرائع الداثرة بما كان لا يعلم منه القصة الواحدة إلا الفذ من أحبار أهل الكتاب الذي قطع عمره في [ذلك] (٤) فيورده النبي على على وجهه ويأتي به على نصه، فيعترف العالم بذلك بصحته وصدقه، وأن مثله لم ينله بتعلم.

وقد علموا أنه على [أمي] (أمي) لا يقرأ ولا يكتب ولا اشتغل بمدارسة ولا مثافنة (١) ولم يغب عنهم ولا جهل حاله أحد منهم، وكثيراً ما كان أهل الكتاب

<sup>(</sup>١) في (ب) (فرأيت). (٢) أخرجه مسلم (٢٨٨٩) وغيره.

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب). (يتعلم ذلك).

<sup>(</sup>٥) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٦) المثافنة: الجلوس والملازمة، انظر «القاموس» (٤/ ٢٩٥).

يسألونه ﷺ عن هذا فينزل الله تعالى عليه من القرآن ما يتلوا عليهم من ذكر قصص الأنبياء مع قومهم وخبر الخضر، وموسى، ويوسف وإخوته، وأصحاب الكهف، وذي القرنين، وصحف إبراهيم وموسى مما صدقه فيه العلماء بها، ولم يقدروا على تكذيب ما ذكر منها، بل أذعنوا لذلك غاية الإذعان، هذا ما لخصته من كلام القاضي عياض في الشفاء (۱) فمن أراد الاستيعاب فليطالعه هناك فإن هذا الكتاب ليس موضوعاً لذلك.

<sup>(</sup>١) «الشفا» للقاضي عياض (١/ ٨١٥) وما بعده.

## مقدمة المؤلف

وقوله: (المستمرة على تعاقب السنين):.....

يريد أن جميع معجزات الأنبياء عليهم السلام قد انقرضت بانقراضهم ومعجزة نبينا عليه مستمرة، أي: باقية دائمة إلى يوم الدين، وهي القرآن العزيز.

### قوله: (المخصوص بجوامع الكلم وسماحة الدين):.....

الجوامع: جمع جامع، مثل حائط وحوائط، ومعنى جوامع الكلم كثرة المعنى المفيد في قلة اللفظ الفصيح، مثل قوله على «المسلمون تتكافىء دمائهم، يسعى بذمتهم أدناهم، وهم يد على من سواهم» (۱) وقوله [ على الناس كأسنان المشط» (۱) و «المرء مع من أحب» (١) و «مات حقف أنفه» (٥) ، و «ما هلك امرؤ عرف قدره» (٥) ، وقوله: «لعله كان يتكلم فيها لا يعنيه، ويفعل ما لا يعنيه» (٢)

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲/ ۱۹۱)، وأبو داود (۲۷۰۱)، وابن ماجه (۲۲۰۹)، والبيهقي (۸/ ۲۹) كلهم من طرق عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده فذكره.

وإسناده صحيح، صححه شيخنا الألباني في «الإرواء» (٢٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٢/ ١٥٣)، والقضاعي في «المسند» رقم (١٩٥) و (١٨٦) من طريق المسيب بن واضح عن سليان بن عمرو عن إسحاق بن عبدالله بن أبي طلحة عن أنس فذكره. وإسناده ضعيف جداً فيه سليان بن عمرو، قال ابن عدي: «وهذا حديث وضعه سليان على

وإسناده ضعيف جدا فيه سليهان بن عمرو، قال ابن عدي: «وهدا حديث وضعه سـليهان عـلى إسحاق»، وانظر «السلسلة الضعيفة» (٥٩٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٦١٦٧)، ومسلم (٢٦٣٩) وغيرهم.

<sup>(</sup>٥) لم أجده، والله أعلم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو يعلى (٤٠٤)، والطحاوي في «المشكل» (٦/ ٢١٠) رقم (٢٤٢٣)، وابن أبي الدنيا في «الصمت» (١٠٩) كلاهما من طريق عبدالرحمن بن صالح عن أبي المحياة عن يحيى بن يعلى الأسلمي عن الأعمش عن أنس فذكره.

وإسناده ضعيف فيه يحيى بن يعلى الأسلمي، «التهذيب» (٦/ ١٩٢).

قلت: ووقع اضطراب في هذا الإسناد، فهو عند الطحاوي في «المشكل» عن عبدالرحمن عن أبي المحياة يحيى بن يعلى به.

ووقع عند ابن أبي الدنيا في «المصمت» عن عبدالرحمن عن يجيى بن يعلى عن الأعمش،

# وقولـــه [ﷺ ](۱):....

≈والصواب ما عند ابن أبي الدنيا لأن يحيى بن يعلى الأسلمي سمع من الأعمش أما أبـو المحيـاة فلم يذكر له سماع.

ولعل الوهم جاء من عبدالرحمن بن صالح الأزدي فقد قال فيه أبو حاتم: «صدوق»، وقال ابسن معين: «لا بأس به» «التهذيب» (٣/ ٣٧٥).

وقال الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ٣٠٣): «رواه أبو يعلى وفيه يحيى بن يعلى الأسلمي وهو ضعيف». وأخرجه أيضاً الترمذي (٢٣١٦)، وأبو نعيم في «الحلية» (٥/ ٦٤) رقم (٦٣٤٢) من طريق عمر ابن حفص بن غياث عن أبيه عن الأعمش عن أنس فذكر مثله.

وقال الترمذي: «حديث غريب»، وقال أبو نعيم: «تفرد به عمر عن أبيه حفص»، وقال العراقـي في «المغنى» (٢/ ٧٤٢): «بسند ضعيف».

وإسناده ضعيف الأعمش لم يدرك أنس.

وأخرج ابن أبي الدنيا في «الصمت» (١١٠)، والخطيب في «التاريخ» (٥/ ٢٨) من حديث كعب ابن عجرة أن أمه قالت له فذكره.

وإسناده ضعيف فيه أحمد بن عيسى بن حسان المصري، قال أبو حاتم: «تكلم الناس فيه، وكذبه ابن معين».

وقال الخطيب: «ما رأيت فيمن تكلم في أحمد بن عيسى حجة توجب ترك الاحتجاج بحديثه»، وقال ابن حجر: إنها أنكروا عليه ادعاء السماع ولم يتهم بالوضع، وليس في حديثه شيء من المناكير، والله أعلم. «التهذيب» (١/ ٤٥).

وقال العراقي في «المغني» (٢/ ٧٧٣): «من حديث كعب بن عجرة بإسناد جيـد؛ إلا أن الظـاهر انقطاعه بين الصحابي وبين الرواي عنه».

تنبيه: عزا محقق «تاريخ بغداد الكتب العلمية -» (٥/ ٢٨) الحديث إلى «معجم الطبراني» (٨/ ٢٦)، و «مسند» أحمد (٣/ ٤٥٩) و (٣/ ٣٨٩) وهذا وهم فالمكان المعزو إليه فيها هو من مسند كعب بن مالك في قصة تخلفه عن غزوة تبوك وليس فيه ذكر لقصة كعب بن عجرة، والله أعلم. وخلاصة الكلام أن الحديث ضعيف؛ لانقطاعه بين الأعمش وأنس بن مالك، والله أعلم.

(١) ساقط من (ب).

«ذو الوجهين لا يكون عند الله وجيهاً»(١).

وغير ذلك مما لا يحصى كثرة، وذلك من خصائصه ﷺ.

ومن خصائصه أيضاً ما روى جابر أن النبي على قال: «أعطيت خمساً لم يعطى أحد من الأنبياء قبلي: نصرت بالرعب مسيرة شهر، وجعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً؛ فأيها رجل من أمتي أدركته الصلاة فليصل، وأحلت لي الغنائم ولم تحل لأحد قبلي، وأعطيت الشفاعة، وكان النبي يبعث إلى قومه وبعثت إلى الناس عامة» (").

قلت: ولا يقتضي هذا حصر خصوصياته ﷺ في هذه الخمس، بـل يجـوز أن يكون له خصائص أخر.

وإذا جمعت روايات هذا الحديث، [وأضيف] (٣) بعض ما ذكر منها من الخصائص إلى بعض كانت أكثر من خمس، فإنه قد جاء في رواية لمسلم عدها ستاً:

[منها](3) قوله ﷺ: «وأوتيت جوامع الكلم»(٥) كما تقدم، وفي رواية: «أوتيت مفاتح خزائن الأرض»(١)، وجاء: «فضلنا على الناس بثلاث: جعلت صفوفنا

<sup>(</sup>۱) لم أجد حديثاً بهذا اللفظ والذي ورد في ذلك حديث: «لا ينبغي لذي الوجهين أن يكون أميناً». أخرجه أحمد (۲/ ٣٦٥)، وابن أبي الدنيا في «الصمت» (۲۸۱)، وفي «الغيبة» (١٤٤) من طريق يحيى بن حسان عن سليهان بن بلال عن كثير بن زيد عن الوليد بن رباح عن أبي هريرة فذكره. وهذا حديث صحيح إسناده، رجاله كلهم ثقات.

وأخرجه البخاري في «الأدب المفرد» (٣١٣) بإسناد صحيح عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٣٥) ومسلم (٥٢١). (٣) في (ب) (أو ضيف).

<sup>(</sup>٤) زيادة من (ب). (٥) أخرجه مسلم (٥٢٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم (٦/٥٢٣).

كصفوف الملائكة، وجعلت الأرض كلها مسجداً، وجعلت تربتها طهوراً، وأوتيت هذه الآيات خواتم البقرة من كنز تحت العرش ولم يعطهن أحد قبلي، ولا يعطهن أحد بعدي» (۱)، وفي رواية: «وخُتم بي النبيون»، فقد [ي\_](۱) متحصل من مجموع الروايات أنها [عشراً لا خساً](۱) وهي:

النصر بالرعب، وجعل الأرض مسجداً وطهوراً، وإحلال الغنائم، والشفاعة العظمى، وعموم الرسالة، وجعل صفوفنا كصفوف الملائكة، وإيتاؤه جوامع الكلم، ومفاتح خزائن الأرض، وخواتم البقرة، وكونه عليه الصلاة والسلام ختم به النبيون، فهذه عشر خصائص بالنسبة إلى ما [رأيناه]() ولعلها أكثر من ذلك، بل هي أكثر من ذلك، وليس هذا الكتاب موضوع لذلك().

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٥/ ٣٨٣)، وابن خزيمة (٢٦٣)، وابن حبان (١٦٩٧) كلهم من طرق عن أبي مالك الأشجعي عن ربعي عن حذيفة به.

وإسناده صحيح رجاله كلهم ثقات.

وأخرجه مسلم (٥٢٢) من غير ذكر الخصلة الثالثة.

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (عشر لاخمس).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (رويناه).

<sup>(</sup>٥) انظر في ذلك «الشفا» (١/ ٤٨١) وما بعده. و «غاية السول» لابن الملقن (٢٥٦) وما بعده.

وقوله: (وسماحة الدين):....

إشارة إلى قوله ﷺ: «بعثت بالحنيفية السمحة»(١)، أي: السهلة.

(١) أخرجه بهذا اللفظ ابن النجار في «ذيل تاريخ بغداد» (١٦/١٨)، وأبو بكر بن سلمان الفقيه في «مجلس من الأمالي» (١٦/١٦)، كما في «الموافقات» (٢/٢٢) عن جابر فذكره.

وإسناده ضعيف فيه مسلم بن عبد ربه.

ابن الحصين عن عكرمة عن ابن عباس، فذكره.

وأخرج أحمد (٥/ ٢٦٦)، والطبراني في «الكبير» (٨/ ٢٥٧)، والخطيب في «الفقيه والمتفقه» (١٢١٨) كلهم من طرق عن أبي المغيرة عن معاذ بن رفاعة عن علي بن يزيد عن القاسم عن أبي أمامة فذكر مثله.

تنبيه: وهم محقق «الفقيه والمتفقه» فأعلَّ الحديث بعلي بن جدعان، وليس كذلك، الصواب ما أثبته. والحديث قال العراقي في «المغني» (٢/ ١٠٦٠): «أحمد من حديث أبي أمامة بسند ضعيف». وأخرجه البخاري في «المصحيح» معلقاً باب ٢٩ من كتاب «الإيمان»، وفي «الأدب المفرد» (٢٨٧)، وأحمد (١ / ٣٦٧)، والطبراني في «الكبير» (١ / ٢٢٧) رقم (١ ١٥٧١ و ١١٥٧٣)، وفي «الأوسط» (٢ / ١٠٠١)، كلهم من طرق عن عبدالرحمن بن مغراء عن محمد بن إسحاق عن داود

وإسناده ضعيف، فيه محمد بن إسحاق وهو مدلس، وداود بن الحمصين ثقمة إلا في روايتمه عمن عكرمة كها قال ابن معين.

والحديث قال الحافظ في «الفتح» (١/ ٩٤): «وإسناده حسن»، ولعلة يقصد لغيره فله شواهد كثيرة. وقال العراقي في «المغني» (٢/ ١٠٦٠): «وفيه محمد بن إسحاق رواه بالعنعنة».

وقال الهيثمي في «المجمع» (١/ ٦٠): «رواه الطبراني في «الكبير» و«الأوسط» والبزار وفيه ابسن إسحاق وهو مدلس ولم يصرح بالسهاع».

وقال شيخنا الألباني في «الصحيحة» (٢/ ٥٧٠): «ورجاله ثقات، لكن ابن إسحاق مدلس، وقد عنعنه».

وإليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿وَمَاجَمَلَ عَلَيْكُرُو الدِّينِونِ حَرَج ﴾ [الحج: ٢٨]، وقوله (صلوات الله وسلامه عليه، وعلى سائر النبيين): الصلاة من الله تعالى الرحمة، ومن الملائكة الدعاء، وسائر النبيين: جميعهم؛ هكذا يقول الجوهري(١).

قال: «وفيه لغة أخرى، سار الناس أي سايرهم».

وقال الحريري في «درة الغواص»: «إن ساير لا يستعمل بمعنى الجميع».

واستدل على ذلك بقول النبي على الله لله النبي الله الله الله وتحته عسر نسوة: «اختر أربعا منهن وفارق سائرهن» (١)، وأنشد على ذلك:

ترى النور فيها مدخل الظل رأسه وسائره باد إلى السشمس أجمع

<sup>=</sup>وأخرج الطبراني في «الأوسط» (٧٣٥١) من حديث أبي هريرة قال: قال ﷺ: "إن أحب الدين إلى الله الحنيفية السمحة».

وإسناده ضعيف جداً، فيه عبدالله بن إبراهيم القفاري، «التهذيب» (٣/ ٩٣).

وقال الهيثمي في «المجمع» (١/ ٦٠): رواه في «الأوسط» وفيه عبدالله بن إبراهيم القفاري: منكر الحديث.

والحديث له شواهد عدة يرتقي بها إلى الحسن لغيره، وانظر «الصحيحة» (٨٨١)، و«تمام المنـــة» (٤٤)، و«تمام المنـــة» (٤٤)، و«الموافقات» (٢/٢١ - مشهور).

<sup>(</sup>۱) في «الصحاح» (٥/ ١٩١٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (١١٢٨)، وابن ماجه (١٩٥٣)، وابن حبان (٢٥٦)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (١١٩٦)، والبغوي في «السرح «المصنف» (١١٩٨) (٤/٣)، وأحمد (٢/٤٤)، والبيهقي (١١٩/٧)، والبغوي في «السرح السنة» (٢٢٨٨)، كلهم من طرق عن معمر عن الزهري عن سالم عن عبدالله بن عمر فذكره. وإسناده صحيح رجاله كلهم ثقات، وصححه شيخنا الألباني في «الإرواء» (١٨٨٣).

وقوله: (وآل كل):....

اختلف في أصل (آل) [أ] (" هو أهل أم أوْلٌ، والصحيح الأوّلُ؛ بدليل ظهور الهاء في تصغيره قالوا: أهيل ثم أبدل من الهاء همزة ثم أبدل من الهمزة ألف فصار إلاً، ومن قال: أصله أول، قال تحركت الواو، وانفتح ما قبلها فقلبت ألف، وقد قيل في تصغيره: أويل، فأبدلت الألف واوا ولم [يرد] (ألى الأصل كما لم يردوا عيداً في التصغير إلى أصله؛ إذ قالوا: عييد، ولم يقولوا: عويد، وهو من عاد يعود، لأنه من عود المسرات، وكذلك يقول من قال: أصله أول كباب، وقد أشبعت في هذه المسألة في «رياض الأفهام في شرح عمدة الأحكام» في باب التشهد فقف عليه ترى السحر الحلال.

والتنوين في كلٍ عوض من الإضافة، و(الصالحون) جمع صالح، قالوا: وهو عبارة عمن قام بحق الله تعالى وحق المخلوقين (٢)، فعلى هذا يعز وجود صالح اليوم، اللهم اجعلنا من الصالحين.

<sup>(</sup>۱) ساقط من (ب)، وانظر «المجموع شرح المهذب» (۱/ ٧٦).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (تُردّ).

<sup>(</sup>٣) قال أبو عبيد في «الغريبين» (٤/ ١٠٩١): «يقـال: الـصالح الـذي يـؤدي فـرائض الله وحقوقـه وحقوق الناس»، وقال الزجاج في «معاني القـرآن» (١/ ٤٠٧): «الـصالح: الـذي يـؤدي لله مـا افترض عليه وإلى الناس حقوقهم».

وقوله: (أما بعد):.....

أي: بعد ما سبق، قيل: إن رسول الله على كان يقولها في خُطَبِهِ وشبهها (۱). قال جماعة: هي فصل الخطاب الذي أوتيه داود عليكم (۱).

قيل: هو أول من قالها، وقيل: قس بن ساعدة، وقيل: كعب بن لؤي (٢٠). وتسمَّى: كلمة إخبار (٤٠)، وفصل وتفصيل، وفيها معنى الشرط.

والتحقيق أن التفصيل والشرط إنها هو في أما خاصة دون بعد، يقال: أما حرف تفصيل نائب عن حرف الشرط وفعله، والكلام على هذه المسألة مستوعب في كتب النحو.

والمشهور المعروف، أما بعد بضم الدال، وأجاز الفراء أما بعداً بالنصب والمتنوين، وأجاز هشام أما بعد بفتح الدال وأنكره الناس، وهي كلمة توضع في صدور الرسائل عند إرادة المقصود.

فائدة: لابن الملقن كتاب «الإشارات إلى ما يتعلق بالمنهاج من الأسماء والمعاني واللغات» ذكر فيه أن خمسة وثلاثين صحابياً ذكروا أن النبي على كان يقولها في خطبه وشبهها، ذكره في «الأعلام» له (١/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٢) هو من قول الشعبي، أخرجه ابن جرير في «الجامع» (١٦٧/١٢ رقم ٢٢٩١٢)، وذكره الزخشري في «الكشاف» (٤/ ٨٢)، وابن عطية في «المحرر الوجيز» (٤/ ٤٩٧)، والقرطبي في «الجامع» (١٥٧/١٥)، وفي «أحكام القرآن» لابن العربي (٤/ ٤٣).

<sup>(</sup>٣) انظر «الإعلام» لابن الملقن (١/ ١١٥-١١٦)، و «التعيين» للطوفي (١٤).

<sup>(</sup>٤) انظر «الصاحبي» لابن فارس (١٤٨)، و «القاموس» للفيروز آبادي (٤/ ٩٩ ٥ - ٩٩٥).

قال ثعلب: معناه أخرج عما نحن فيه إلى غيره، وفيها معنى التنبيه، وقيل: إنها فصل الخطاب، لأنه يفتتح الكلام في الأمر اللذي له شأن بذكر الله تعالى وتحميده، فإذا أراد أن يخرج إلى الغرض [المسوق](۱) إليه فصل بينه وبين ذكر الله تعالى بقوله أما بعد.

وقيل: فصل الخطاب قوله ﷺ: «البينة على من ادعى واليمين على المدعي على المدعي على المدعي عليه» (٢)، وهذا أحد ما ينبغي الكلام عليه من الخطبة، وبالله التوفيق والعصمة.



<sup>(</sup>١) في (ب) (المسبوق).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في «الكبرى» (١٠/ ٢٥٢) من حديث ابن عمر ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

وإسناده صحيح رجاله كلهم ثقات.

والحديث صححه شيخنا في «الإرواء» (٨/ ٢٦٥-٢٦٦)، وحسن إسناده الحافظ في «الفتح» (٥/ ٢٨٣).

والحديث ورد بلفظ أشهر وهو: «اليمين على المدعى عليه» أخرجه البخاري (٢٥٤٤)، ومسلم (١٧١١) من حديث ابن عباس، وهو من أحاديث الأربعين كما سيأتي.



## الحديث الأول

عن أمير المؤمنين أبي حفص عمر بن الخطاب عن أمير المؤمنين أبي حفص عمر بن الخطاب عن أمير المؤمنين أبي حفص عمر بن الخطاب عن أمير كانت هجرته إلى الله يقول: «إنها الأعمال بالنيات، وإنها لكل امرئ ما نوى، فمن كانت هجرته لدنيا يحيبها أو امرأة ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته لدنيا يحيبها أو امرأة يتزوجها فهجرته إلى ما هاجر إليه».

رواه إمام المحدثين أبو عبدالله محمد بن إسهاعيل بن إبراهيم بن المغيرة بن بردزبه البخاري وأبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري في صحيحها الذين هما أصح الكتب المصنفة (۱).

#### التعريف:

عمر عمر على هو: الفاروق، وكنيته: أبو حفص بن الخطاب بن نفيل بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن رياح، بكسر الراء المهملة بعدها المثناة من تحت، ابن عبدالله بن قرط بن رزاح بفتح الراء المهملة بعدها زاي معجمة بن عدي بن كعب [القرشي العدوي] (٢) يجتمع مع رسول الله على في كعب بن لؤي، وأمه حنتمه بحاء مهملة بعدها نون بعدها المثناة من فوق بنت هاشم ابن المغيرة والد أبي جهل بن هشام والحارث بن هشام، [وهاشم] جد عمر لأمه على الأصح، يقال له: ذو الرمحين

<sup>(</sup>١) البخاري (١)، ومسلم (١٩٠٧).

<sup>(</sup>٢) في أ (العدوي القرشي)، والصواب ما أثبته كما في (ب) والمراجع.

<sup>(</sup>٣) في (أ) هشام، وفي (ب) (وهاشم) هو الصواب فهاشم جد أم عمر وليس هشام ونبه على ذلك الخطأ ابن عبدالبر في «الاستيعاب» (٤٧٣)، وانظر «الفتح» (٧/ ٤٤)، و«الطبقات» لابن سعد (٣/ ٢٦٥).

أوصى له أبو بكر ولي الخلافة فتولاها يوم مات أبو بكر والله وهو يوم الثلاثاء لثلاث بقين من جمادي الآخرة سنة ثلاث عشرة.

أسلم قديماً وهاجر إلى المدينة قبل قدوم رسول الله عَيَا الله الله عَالَيْ المدينة، وشهد المشاهد كلها.

روي له عن رسول الله ﷺ خمس مائة حديث وتسعة وثلاثون حديثاً، اتفقا منها على ستة وعشرين حديثاً، وانفرد البخاري بأربعة وثلاثين حديثاً، وانفرد مسلم بأحد وعشرين حديثاً.

ومناقبه أشهر من أن تذكر، ومآثره أكثر من أن تحصى (١)، ولي الخلافة عـشر سنين وخمسة أشهر، وقيل ستة أشهر.

وقتل يوم الأربعاء لأربع بقين من ذي الحجة، وقيل لشلاث بقين منه سنة ثلاث وعشرين وهو ابن ثلاث وستين سنة؛ سن رسول الله عليه وأبي بكر عليه على الصحيح من ذلك، ودفن مع النبي عليه ومع أبي بكر عليه في بيت عائشة وصلى عليه صهيب بن سنان الرومي.

مات شهيداً، قتله لؤلؤة غلام المغيرة بن شعبه، طعنه وهو يصلي بالناس [صلاة] (٢) الصبح فأقام ثلاثة أيام ومات، وقيل سبعة أيام.

قال عمرو بن علي (٢): «مات يوم السبت غرة المحرم سنة أربع وعشرين».

<sup>(</sup>١) ولابن البناء كتاب «محضُ الصواب في فضائل عمر بن الخطاب» وهو مطبوع.

<sup>(</sup>٢) في (ب) (من صلاة). (٣) هو عمرو بن علي الفلاس.

روى عنه من الصحابة، عثمان بن عفان، وعلى بن أبي طالب، وطلحة بن عبيدالله، وسعد بن أبي وقاص، وعبدالرحمن بن عوف، وعبدالله بن مسعود، وابنه عبدالله بن عمر، وعبدالله ابن عباس، وعبدالله بن الزبير بن العوام، وأنس ابن مالك، وأبو هريرة، وابنته حفصة زوج النبي عليه وخلق سواهم.

ومن التابعين ابنه عاصم بن عمر، ومالك بن أوس بن الحدثان البصري وعلقمة بن وقاص الليثي، وأبو عثمان النهدي، وأبو خالد أسلم مولاه وقيس ابن أبي حازم البجلي وعبدالله بن حكيم الجهني، وخلق سواهم.

روى له الجهاعة، وقد روى هذا الحديث عن يحيى بن سعيد خلق كثير نحو مائتين وخمسين رجلاً (١).

وقد روي من حديث أبي سعيد الخدري<sup>(۲)</sup>،.....

=

<sup>(</sup>۱) هو من كلام محمد بن على النقاش الحافظ، كما في «الفتح» (۱/۱۱)، و«الأعلام» لابـن الملقـن (۱/۱۲)، ووقع فيه تصحيف بدل من (النقاش) (الخشاب) فتنبه.

وقال الحافظ ابن حجر في «الفتح» (١/ ١١): «وسرد أسهاءهم أبو القاسم بن منده فجاوز الثلاثهائة، وروى أبو موسى المديني الحديث عن بعض مشايخه مذاكرة عن الحافظ أبي إسهاعيل الأنسصاري الهروي قال: كتبته من حديث سبعهائة من أصحاب يحيى»، ثم قال الحافظ: «وأنا استبعد صحة هذا، فقد تتبعت طرقه من الروايات المشهورة والأجزاء المتثورة منذ طلبت الحديث إلى وقتي هذا فها قدرت على تكميل المائة، وقد تتبعت طرق غيره فزادت على ما نقل عمن تقدم».

وقال في «التلخيص» (١/ ٩١ - ٩٢): «وقد تتبعته من الكتب والأجزاء حتى مررت على أكثر من ثلاثة آلاف جزء فها استطعت أن أكمل له سبعين طريقاً».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارقطني في كتاب «غرائب مالك» (١٩) وأبو نعيم في «الحلية» (٦/ ٣٧٤)، والقضاعي في «المسند» (١١٧٣)، والخليلي في «الإرشاد» (١/ ٢٣٣) من طريق عبدالمجيد بس عبدالعزيز عس

وأبي هريرة (١)، وابن عباس (١)، وابن عمر ومعاوية.

قالوا: ولا يصح سنداً إلا من حديث عمر بن الخطاب في الله ولم يروه عن عمر إلا علقمة بن وقاص الليثي، ولم يروه عن علقمة إلا محمد بن إبراهيم التيمي ولم يروه عن محمد إلا يحيى بن سعيد الأنصاري، ورواه عن يحيى بن سعيد نحو مائتين وخمسين رجلاً كما تقدم أكثرهم أثمة.

فهو حديث مشهور بالنسبة إلى آخره، غريب بالنسبة إلى أوله (٤)، وتكررت الغرابة نحو أربع مرات، وليس متواتراً كما زعمه بعض الناس، لفقد شرط التواتر في أوله، ولكنه صحيح مجمع على صحته.

<sup>≈</sup>مالك بن أنس عن زيد بن أسلم عن عطاء بن يسار عن أبي سعيد الخدري، فذكره.

قال الدارقطني: «تفرد به عبدالمجيد عن مالك ولم يسروه عمن عبدالمجيمد إلا إبسراهيم بسن محممد العتيق ونوح بن حبيب».

وأورده ابن أبي حاتم في «العلل» (١/ ١٣١)، وقال: «هذا حديث باطل؛ لا أصل لـه، إنها هـو مالك عن يحيى بن سعيد عن محمد بن إبراهيم عن علقمة عن عمر».

وقال أبو نعيم: «غريب من حديث مالك عن زيد تفرد به عبدالمجيد ومشهوره وصحيحه ما في موطأ مالك عن يحيى بن سعيد».

<sup>(</sup>١) أخرجه الرشيد العطار في جزء من تخريجه كها في «منتهى الآمال» للسيوطي (٦٣).

<sup>(</sup>٢) وزاد ابن منده جمعاً آخر من الصحابة منهم: ابن مسعود، وأنس، وعبادة بن الصامت، وعتبة بن عبدالسلمي، وعقبة بن عامر، وهلال بن سبويد، وجبابر، وعلى بنن أبي طالب، وسبعد بن أبي وقاص، وأبو ذر، وعتبة بن المنذر، وعقبة بن مسلم، وقاص، وأبو ذر، وعتبة بن المنذر، وعقبة بن مسلم،

نقله عنه ابن الملقن في «الأعلام» (١/ ١٤٩).

وقد تتبع هذه الطرق أيضاً العراقي في «التقييد والإيـضاح» (٢٥٠ – ٢٥١)، وتَعقبَ عـلى ابـن منده وكذا تعقبه ابن كثير في «الباعث الحثيث» (١/ ١٨١).

<sup>(</sup>٣) هو من كلام الخطابي في «أعلام السنن» (١/ ١١٠).

<sup>(</sup>٤) ممن قال ذلك ابن الصلاح كما في «التقييد والإيضاح» (٢٥٠)، والبزار في «البحر الزخار» (١/ ٣٨١ - ٣٨٢)، وانظر «منتهى الآمال» للسيوطى (٤٣).

## ثم الكلام على اهذااً<sup>(۱)</sup> الحديث من وجوه:

الأول: قد تقدم أن هذا الحديث متفق على صحته، وهو مجمع على عظم موقعه وجلالته، وهو أحد الأحاديث التي عليها مدار الإسلام كها تقدم، وكان السلف وتابعوهم - رحمهم الله تعالى - يستحبون استفتاح المصنفات بهذا الحديث تنبيها للمطالع على حسن النية، واهتهامه بذلك، واعتنائه به (٢).

وقال أبو سليهان الخطابي: «كان المتقدمون من شيوخنا يستحبون تقديم حديث الأعمال بالنيات أمام كل شيء ينشأ ويبتدأ من أمور الدين لعموم الحاجة إليه في جميع أنواعها».

وقال الإمام الشافعي (٢) وقال الإمام الشافعي (٣) وقال الإمام الشافعي (١) وقال أيضا: «يدخل في هذا الحديث ثلث العلم».

قال الإمام الحافظ أبو بكر البيهقي رحمة الله تعالى في أول كتابه «مختصر السنن»: «لأن كسب العبد بقلبه ولسانه وجوارحه، فالنية أحد الأقسام الثلاثة

 <sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) أخرج الخطيب البغدادي في «الجامع لأخلاق الراوي» (٢/ ٣٣ ٤) بإسناده عن محمد بن سليان بن فارس قال: «سمعت محمد بن إساعيل -يعني البخاري- يقول: «من أراد أن يصنف كتاباً فليبدأ بحديث «الأعمال بالنيات»»، وعن ابن مهدي قال: «ما ينبغي لمصنف أن يصنف شيئاً من أبواب العلم إلا ويبتدئ بهذا الحديث».

وانظر «شرح مسلم» للنووي (١٣/ ٥٣١)، و«الفتح» (١/ ١١)، و«جامع العلوم والحكم» لابن رجب (١/ ٦١).

<sup>(</sup>٣) انظر «معرفة السنن والآثار» للبيهقي (١/ ١٩١).

## الحديث الأول

وهي أرجحها لأنها تكون عبادة بانفرادها بخلاف القسمين الآخرين، ولذلك كانت نية المؤمن (١) خيراً من عمله (٢)، ولأن القول والعمل يدخلهما الفساد بالرياء بخلاف النية، والله أعلم».

(١) في (أ) (المرء) والصواب ما أثبتناه.

أخرجه الطبراني في «الكبير» (٦/ ٢٢٨) رقم (٩٤٢)، وأبو نعيم في «الحلية» (٣/ ٢٩٢ رقم ٣٩٩٣) من طريق حاتم بن عباد الجرشي عن يحيى بن قيس عن أبي حازم عن سهل فذكره.

وإسناده ضعيف فيه حاتم بن عباد بن دينار الكندي مجهول، قال الهيثمي في «المجمع» (١/ ٦١) و(١٠٩١): «رواه الطبراني في الكبير ورجاله موثقون إلا حاتم بن عباد بـن دينــار الجــرشي لم أر من ذكر له ترجمة»، وقال: «وفيه حاتم بن عباد بن دينار ولم أعرفه».

وقال العراقي في «المغني»: (٤٢٤٥) (٢/ ١٧١): «الطبراني من حديث سهل بـن سـعد ومـن حديث النواس بن سمعان وكلاهما ضعيف».

وقال شيخنا الألباني في «السلسة الضعيفة» (٢٢١٦): «ضعيف».

وأخرج الخطيب في «التاريخ» (٩/ ٢٣٦) من طريق سليهان النخعي عن أبي حازم عن سهل بــن سعد فذك ه.

وإسناده ضعيف جداً فيه سليهان النخعي وهو كذاب.

وروي أيضاً عن أنس بن مالك، أخرجه القضاعي في «مسند الشهاب»، والبيهقي في «الـشعب» (٥/ ٣١٣) رقم (٦٨٥٩)، والعسكري في «الأمثال» كها في «المقاصد الحسنة» للسخاوي (٥٥٠) من طريق يوسف بن عطية عن ثابت عن أنس فذكره.

وإسناده ضعيف فيه يوسف بن عطية العطار.

والحديث قال فيه البيهقي في «الشعب»: «إسناده ضعيف»، وقال إبن دحية: «لا يـصح» كما في «المقاصد».

وروي من حديث النواس بن سمعان، أخرجه القضاعي في «المسند» (١٤٨) وإسناده ضعيف، فيه من لا يُعرف.

وبالجملة؛ فالحديث بكل طرقه لا يصح، وللسخاوي جزء مفرد في جمع طرق الحمديث وتقويتـــه ذكره في «المقاصد» (٤٥٠)، وانظر أيضاً «الأجوبة المرضية» له (٢/١) ٣٤٦) وما بعده.

وقال الزركشي في «التذكرة» (٩٥) كما في «تطهير الطوية» للملا القاري: «سنده ضعيف».

<sup>(</sup>٢) روي مرفوعاً، ولا تصح نسبته إلى النبي ﷺ.

وهذا الحديث قد ذكره البخاري -رحمه الله تعالى- في سبعة مواضع من صحيحه، فذكره في أول كتابه، ثم في الإيهان ثم في النكاح والعتق والهجرة وترك الحيل والنذور.

وروي في [«الصحيح»](١) بألفاظ: «إنها الأعهال بالنيات»، «إنها الأعهال بالنية»، «الأعهال بالنية». «الأعهال بالنية».

قلت: ومشل هذا الحديث في اعتبار النية قوله على "إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم، كلاهما يشير إلى قوله تعالى: ﴿فَنَكَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ وَلَيْعَمَلُ عَلَا عَلَا كُولاً يُثْرِلاً بِعِبَادَة رَبِّهِ أَمَدًا ﴾ [الكهف:١١٠] والحراد أن تكون أفعال العبد وأقواله [متمخضة] (٣) لإرادة التقرب إلى الله تعالى، أعاننا الله على ذلك آمين.

الثاني: كلمة: «إنها» تفيد الحصر لوجهين:

أحدهما: أن ابن عباس والمنطقة الم ينازع في فهمه الحصر منها في قوله والله المنطقة المنطقة المنطقة الربا في النسيئة الناف وعورض بدليل آخر يقتضي ربا الفضل ففي ذلك اتفاق على أنها للحصر.

<sup>(</sup>١) في (ب) «الصحيحين»، وهي بالتسلسل في «صحيح البخاري» (٥٤ و٥٠٠ و٢٥٢٩ و٢٨٩٩ و٢٨٩٩ و ١٩٥٣ و ١٩٨٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٥/ ٥٣٩)، ومسلم (٢٥ ٦٥) كلاهما من حديث أبي هريرة على.

<sup>(</sup>٣) في (ب) (متحمضة).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (١٥٩٦).

[الثاني] (١٠): قالوا: إنها مركبة من الإثبات والنفي، فإما تفيد نفي المذكور وإثبات غيره أو العكس، والأول لا سبيل إليه فيتعين الثاني وهو المطلوب.

وقال أبو علي الفارسي في شيرازياته: «يقول ناس من النحويين في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنْمَا حَرَّمَ رَبِي إلا الفواحش، تعالى: ﴿ قُلْ إِنْمَا حَرَّمَ رَبِي الله الفواحش، قال: وجدت ما يدل على صحة ذلك في قول الفرزدق:

«أنا الذائد الحامي الديار وإنها يدافع عن أحسابهم أنا أو مثلي»

وقال الزجاج: «والذي اختاره في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا عَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْمَةُ ﴾ [البقرة: ١٧٣]، أن تكون ما هي التي تمنع أن من العمل، ويكون المعنى: ما حرم عليكم إلا الميتة، لأن إنها تأتي إثباتا لما يذكر بعدها، ونفيا لما سواه»(٢).

وقال أبو على: «التقدير في البيت، [وما](٣) يدافع عن أحسابهم إلا أنا أو مثلي».

قلت: والتحرير في هذا أن يقال: إنها تارة تقتضي الحصر المطلق، وتارة تقتضي حصراً مخصوصاً، ويفهم ذلك بالقرآن والسياق.

فالأول: كقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا اللَّهُ إِنَّهُ اللَّهُ وَحِدُ ﴾ [الناء: ١٧١]؛ الحصر هنا [على إطلاقه] المعقول والنقول بوحدانيته تعالى.

<sup>(</sup>١) في (ب) (الثالث).

<sup>(</sup>٢) في «معاني القرآن» (١/ ٢٤٣).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (وإنها).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (وإطلاقه).

والثاني: كقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَنَتَ مُنذِرُ ﴾ [الرعد:٧]، أي: بالنسبة لمن لا يـؤمن، وإلا فالنبي ﷺ لا تحصر صفاته الجميلة من البشارة والـشجاعة والكرم والحلم وغير ذلك.

وكذلك قوله عليه الصلاة والسلام: «إنها أنا بشر مثلكم وإنكم تختصمون إليً» (١)، أي: بالنسبة إلى كل شيء على ما تقرر، وكذلك قول تعالى: ﴿إِنَّمَاللَّمَوَةُ اللَّهَا لَكُمَّوُهُ وَلَمُونُ وَلَمُ اللَّمَةُ وَلَمُونُ وَكَفَاللَّمَ وَاللهُ أَعلم.

وإلا فقد تكون سبيلاً إلى الخيرات موصلة إلى الدرجات عليها يبلغ الخير وبها ينجو من الشر، أو يكون ذلك من باب التغليب لحال الأكثر إذ الواقع كذلك فاعتبر هذا الأصل فحيث دل السياق على الحصر في شيء مخصوص فقل به وإلا فالأصل الإطلاق، ومن هذا قوله عليه الصلاة والسلام: "إنها الأعمال النيات" (٢).

فائدة: قال ابن خطيب زملكي (٣): «أودع فهمك أن الأصل إنها أن تجيء بخبر لا يجهله المخاطب أو لما هو [منزل] (٤) هذه المنزلة، ومثال الأول قوله: إنها يعجل من يخشى الفوت، وفي التنزيل: ﴿إِنَّا يَسْتَجِبُ الَّذِينَ يَسْمَعُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٦] و ﴿إِنَّا آلَتَ مُنذِرُ مَنْ يَخْشَنَهَا ﴾ [النازعات: ٤٥] كل ذلك يذكر بأمر معلوم فإن كل عاقل يعلم أنه لا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٨٠)، ومسلم (١٧١٣) من حديث أم سلمة عليه الم

<sup>(</sup>٢) انظر «التعيين» للطوفي (٢٩ - ٣٣)، وكتاب «إنها يخشى الله من عباده العلماء» لابن رجب (٢٨ - ٤٨) ففيه بحث ماتع عن هذا الموضوع واستوفاه من جميع الوجوه.

<sup>(</sup>٣) وقع في «الأعلام» لابن الملقن (١/ ١٧٢): (ابن خطيب زمانه) وفي (ب) (زماني)، ولم أجد له ترجمة.

<sup>(</sup>٤) في (ب) (مننزل) وكذا في «الأعلام» (١/ ١٧٢) لابن الملقن.

يكون استجابة إلا ممن يسمع، وأن الإنذار إنها [يجدي] (١) إذا كان مع من يصدق بالبعث، ومنه قوله: إنها هو أخوك وصاحبك القديم؛ لمن [تقربه وتعلمه] (١) غير أنك تريد أن تنبه على ما يجب من حق الأخوة عليه.

ومثال الثاني قوله:

إنا مصعب شهاب من الله تجلت عن وجهه الظلاماء

ادعى أن الممدوح بهذه الصفة ثابت له ذلك معلوم لا خفاء به على عادة الشعراء في دعواهم أن الصفات التي ذكرت للممدوح لا تكتنفها يد النزاع، كما قال البحتري:

لا أدعي لأبي العلاء فضيلة حتى تسلمها إليه يداه

ومثله: إنها هو أسد، وسيف صارم، كأن ذلك ما لا يدفع.

الثالث: الأعمال ثلاثة بدنية وقلبيه ومركب منهما:

فالأول: كل عمل لا [يشترط] (٢) فيه النية كرد الغصوب والعواري والودائع والنفقات، وازالة النجاسات ونحو ذلك.

والثاني: كالاعتقادات والتوبة والحب والبغض في الله تعالى وما أشبه ذلك.

والثالث: كالوضوء والصلاة والحج والصوم وكل عبادة بدنية [يشترط] في حصولها النية قولاً كانت أو فعلاً.

<sup>(</sup>١) في (ب) (يجزي). (٢) في (ب) (يقربه ويعلمه).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (تشترط). (٤) في (ب) (مشترط).

وبعض الخلافيين يخصص العمل بها لا يكون قولاً، واستبعد لأن القول عمل خارجي ولا فرق في ذلك بين جارحة وجارحة، [و](١) أما الأفعال فقد استعملت مقابلة [للأقوال](٢)، ولا شك أن هذا الحديث يتناول الأقوال، والله أعلم(٣).

الرابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «بالنيات»، يتعلق بمحذوف هو: الخبر.

قال شيخنا تقي الدين (4) في شرح العمدة: «فمن أوجب النية قدره إنها الأعمال مجزية أو معتبرة بالنيات، أو إنها صحة الأعمال أو اعتبار الأعمال بالنيات، فيكون قد حذف المضاف وأقام المضاف إليه مقامه ومن لم بوجهها قدره إنها الأعمال كاملة بالنيات، أو إنها كمال الأعمال بالنيات، ورجح الأول من حيث أن الصحة أكثر لزوما للحقيقة من الكمال فالحمل عليها أولى لأن ما كان ألزم للشيء كان أقرب خطوراً بالبال عند إطلاق اللفظ».

وهذا الحديث أصل في وجوب النية في سائر العبادات.

واحتجوا أيضاً بقوله عليه الصلاة والسلام: «لا هجرة بعد الفتح، لكن جهاد ونية» الحديث (٥٠).

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب). (٢) في (ب) (الأقوال).

<sup>(</sup>٣) انظر «جامع العلوم» لابن رجب (١/ ٦٤)، و«التعيين» للطوفي (٣٥)، و«الأعلام» لابن الملقن (١/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٤) يقصد ابن دقيق العيد، وكلامه في «الأحكام» (١٠١) بتصرف، وانظر «الأعلام» (١/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (١٨٢٤) ومسلم (١٣٥٣) من حديث ابن عباس.

واحتجوا أيضاً بقول ه الله فيها رواه ابن مسعود: «إذا أنفق الرجل على أهله، وهو يحتسبها فهي له صدقة» (١) ، وفي حديث سعد: «إنك لن تنفق نفقة تبتغي [بها] (٢) وجه الله إلا أجرت عليها، حتى ما تجعل في في امرأتك (٣) ، وغير ذلك من الأحاديث.

وأما ما في الكتاب العزيز فقوله تعالى: ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعَبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [البينة:٥]، وقوله تعالى: ﴿ قُلْكُلُّ يَعْمُلُ عَكَ شَاكِلَتِهِ ﴾ [الإسراء:٨٤]، قال البخاري (١٤): «على نيته».

الخامس: وجه إفراد النية على إحدى الروايتين كونها مصدراً، وإنها جُمعت في رواية النيات لاختلاف أنواعها ومعانيها، لأن المصدر إذا اختلفت أنواعه جُمع نحو العلوم والحلوم والأشغال فمتى أريد مطلق النية من غير نظر [لأنواعها] (٧) تعين الإفراد، ومتى أريد ذلك جُمعت (٨).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٥)، ومسلم (١٠٠٢)، وأحمد (١٠٠/٤) من حديث ابن مسعود ١٠٠٠٪

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٧٣٣)، ومسلم (١٦٢٨) وغيرهما من حديث سعد ١٠٤٠٠)

<sup>(</sup>٤) "صحيح البخاري" باب ٤٢ من كتاب «الإيمان».

<sup>(</sup>٥) ما بين معقوفين ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٦) بدل ما بين معقوفين في (ب) (الآية).

<sup>(</sup>٧) في (ب) (أنواعها).

<sup>(</sup>٨) انظر «الأعلام» لابن الملقن (١/ ١٧٧).

السادس: حقيقة النية: قصد المكلف الشيء المأمور به، وقيل: قصد الشيء وتخصيصه ببعض أحكامه وأوصافه؛ ومحلها القلب عند الجمهور لا الدماغ لقوله تعالى: ﴿وَمَا أُمُوا إِلَّا لِيَمَّدُوا اللهُ مُتَاعِمِينَ لَهُ اللِّينَ ﴾ [البينة:٥]، والإخلاص إنها يكون بالقلب، وقال تعالى: ﴿وَلَكِن يَنَالُهُ النَّقَرَىٰ مِنكُمْ ﴾ [الحج:٣٧].

وقال ﷺ: «التقوى هاهنا» وأشار إلى صدره ثلاثاً(١).

وهذا مما لا يدرك إلا بالسمع وظواهر السمع تقتضي الأول، وإذا ثبتت أن [محلها] (٢) القلب فالذي يقع به الأجزاء عندنا أن ينوي العبادة بقلبه من غير نطق بلسانه وهو الأفضل أيضاً، إذ اللسان ليس محلا للنية على ما تقرر (٢).

ونقل التلسماني في «شرح الجلاب(٤) عن صاحب.....

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٥٦٤)، وأحمد (٢/ ٢٧٧) من حديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٢) في (ب) (محله).

<sup>(</sup>٣) انظر «الأعلام» (١/ ١٧٧ - ١٧٩)، و "جامع العلوم والحكم» (١/ ٨٥).

 <sup>(</sup>٤) أما الجلاب فهو عبيدالله بن الحسين بن الحسن بن جلاب المصري، مات سنة ٣٧٨ هـ -رحمه الله تعالى-.

ترجمته في «الديباج المذهب» (٢٣٧)، و «هدية العارفين» (١/ ٤٤٧).

وكتابه اسمه «التفريع في الفروع»، وله أكثر من شرح، فشرحه العراقي كها في «الديباج المذهب» (١٢٩)، وإسهاعيل بن مكي كها في «الديباج» (١٥٥)، وعبدالله بن عبدالرحمن كها في «الديباج» أيضاً (٢٣٢).

والتلمساني اثنان:

الأول: محمد بن إبراهيم بن عبدالرحمن الخزرجي التلمساني المالكي، نزيل الإسكندرية (المتـوفى ٢٥٦هــ) – وهو شارح الجلاب المشهور – كها في "نيل الابتهاج» (ص ٢٢٩).

والآخر: إبراهيم بن أبي بكر بن عبدالله بن موسى الأنصاري التلمساني، أبو إسحاق (المتوفى ١٩٧ هـ) شرح ابن الجلاب شرحاً جلياً واسعاً كما في «الديباج المذهب» (١/ ٢٧٤).

الإستلحاق»(١) استحباب النطق؛ وهو غير المعروف من المذهب(٢).

فائدة: قيل: إن جميع النيات المعتبرة في العبادات لا بدلها من المقارنة للفعل الا الصوم والكفارات، فإنه يجوز [تقدمها] (٢) فيهما على الفعل الشروع (٤).

السابع: [إن] فلت: ما فائدة قوله عليه الصلاة والسلام: «وإنها لكل امرئ ما نوى» بعد تقدم لفظ يقتضي العموم وهو قوله: «إنها الأعمال بالنيات».

قلت (٢): فيه معنى جليل وهو: أن اللفظ إنها يقتضي اشتراط النية لكل عمل، وذلك لا يقتضي منع الاستنابة في النية إذ لو نوى واحد عن غيره لصدق عليه أنه عمل بنية وذلك ممتنع فلها قال على الله الله الله الله الله الله الله عنه النه في النية في النية فاعرفه، وقد استثنى من هذا نية الولي عن الصبي في الحج،

<sup>(</sup>۱) هو أحمد بن محمد بن مفرج الأشبيلي الأموي، ولـد سـنة ٥٦٠ هــ، ومـات سـنة ٦٣٧ هــ -رحمه الله تعالى-.

ترجمته في «تذكرة الحفاظ» (٤/ ١٤٦)، و «الديباج المذهب» (١٠٧)، و «الشذرات» (٥/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٢) نقل هذه العبارة ابن الملقن في «الأعلام» (١/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (تقديمها).

<sup>(</sup>٤) انظر «جامع العلوم والحكم» (١/ ٨٥)، وعلل عن بعضهم أن الصيام لا يحتاج إلى نية فقال: «لأن وقته غير قابل لصيام آخر وهو أيضاً رواية عن الإمام أحمد، وربها حكي عن بعضهم أن صيام رمضان لا يحتاج إلى نية بالكلية ليقينه بنفسه، فهو كرد الودائع».

وانظر أيضاً «عمدة القاري» للعيني (١/ ٦١)، و«التعيين» للطوفي (٣٥).

<sup>(</sup>٥) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٦) ممن نقل هذه الأوجه النووي في «شرح مسلم» (١٣/ ٥٤)، والعيني في «عمدة القاري» (١/ ٥٤)، والحافظ في «الفتح» (١/ ١٤) وزاد عليها، وابن الملقن في «الأعلام» (١/ ١٩٦)، والحافظ في «الفتح» (١/ ١٤) وتوسع فيه ونقل عن أهل العلم الكلام في ذلك.

والمسلم عن زوجته الذمية عند طهرها من الحيض على القول بـذلك، وحـج الإنسان عن غيره.

الثامن: يقال: امرؤ ومرؤ، قال تعالى: ﴿وَأَعَلَمُواْ أَكَ ٱللَّهَ يَعُولُ بَيْكَ ٱلْمَرَهِ وَقَلِمِهِ ﴾ [الأنفال:٢٤]، وفي المؤنث: امرأة ومَرْأة ومَرَةٌ بغير همز في الأخير (١).

وما بمعنى: الذي، وصِلَته نـوى والعائـد محـذوف أي نـواه وإن قَـدَّرتَ مـا مصدرية لم تحتج إلى عائد، لأن ما المصدرية حـرف عنـد سـيبويه، والحـروف لا يعود عليها الضمائر ويكون التقدير ولكل امرء نيته (٢).

التاسع: قوله عليه الصلاة والسلام: «فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله» إلى آخره.

فيه أدنى إشكال؛ وبيانه: أن القاعدة في صناعة النحو التغاير من فعلي الشرط والجزاء والمبتدأ والخبر في الأمر العام، ولم يتغايرا هنا فلا بد من تقدير محذوف يصح معه الكلام ويرجع إلى القاعدة المذكورة، وقد قدره بعضهم فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله حكماً وشرعاً، وقدره بعضهم فهجرته إلى الله ورسوله حكماً وشرعاً، وقدره بعضهم فهجرته إلى الله ورسوله بقوله (٣).

<sup>(</sup>١) انظر «الأعلام» (١/ ١٩٥)، و«العمدة» للعيني (١/ ٥١).

<sup>(</sup>٢) انظر «الأعلام» (١/١٩٦).

<sup>(</sup>٣) هو بنصه في «الأعلام» (١/ ٢٠١)، وانظر «جامع العلوم» (١/ ٧٣)، و «التعيين» للطوفي (٣٩)، و «الأحكام» لابن دقيق العيد (١/ ١١).

العاشر: الهجرات الواقعة في الإسلام، قيل، هي ست:

الأولى: الهجرة إلى الحبشة حيث آذي المشركون أصحاب رسول الله ﷺ.

الثانية: الهجرة المفترضة على أهل مكة أن يهاجروا إلى المدينة عند مهاجرة النبي عَلَيْ إليها، وفي هذه الهجرة تزل قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ مَامَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُوا مَا النبي عَلَيْ إليها، وفي هذه الهجرة تزل قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ مَامَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُوا ﴾ [الأنفال: ٢٧]، وقال عليه الصلاة والسلام: «لولا الهجرة لكنت امرأ من الأنصار»(١) [إشارة](١) إلى هذه الهجرة.

الثالثة: هجرة القبائل إلى النبي ﷺ قبل الفتح كانوا يأتونه يقتبسون منه الشرائع ويتعلمون منه سنن الهدى والإسلام كوفد عبدالقيس وغيرهم ثم يرجعون إلى مواطنهم ويعلمون قومهم.

الرابعة: الهجرة الواجبة على من أسلم من أهل مكة أن يأتوا النبي ﷺ ثم الرابعة: الهجرة الواجبة على من أسلم من أهله.

الخامسة: هجر ما نهى عنه، وهي المشار إليها بقوله عليه الصلاة والسلام: «والمهاجر من هجر ما نهى الله عنه» (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٢٦٤)، ومسلم (١٠٦١) من حديث أبي هريرة على.

<sup>(</sup>٢) في (ب) (أشار).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (يرجعون).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٦/ ٢١)، وابن ماجه (٣٩٣٤) من حديث فضالة بن عبيدالله على المرجه أحد صحيح، وانظر «الصحيحة» (٥٤٩).

تنبيه: عزا محقق كتاب «الإعلام» لابن الملقن الحديث إلى «سـنن أبي داود» (٢٥٠٠) وهـو لـيس ' بهذا اللفظ بل هو حديث آخر في فضل من مات مرابطاً.

قال ابن بزيزة: «وهي الهجرة العظمى التي اندرج جميع الأقسام تحتها»، ولقوله عليه الصلاة والسلام: «المهاجر من هجر ما نهى الله عنه ».

فائدتان: فائدة ترجع إلى المهاجرين لكيلا يتكل على نفس الهجرة فبين لهم عليه الصلاة والسلام أن الهجرة التامة الكاملة هي:

هجران الفواحش، ففيه حض على التزام الطاعات وعدم الاغترار بالهجرة، وحث على الجد في الفضائل وأن لا يعتمدوا على الهجرة ويتركوا العمل.

والفائدة الثانية: ترجع إلى من لم يهاجر، ففيه ترجية لهم وإيناس، وتبيين أن سبل الخيرات باقية وأعمال الطاعات متلاحقة، وأن اسم الهجرة باق لهم مقول عليهم عند هجران المحارم وجميع ما نهى الله عنه، بل هو أعظم هجرة وأكبر فضيلة.

السادسة: هجرة من أمكنه الخروج من دار الحرب والله أعلم.

ومعنى الحديث يتناول الجميع غير أن السبب يقتضي الهجرة من مكة إلى المدينة لما نقل أن رجلاً هاجر من مكة إلى المدينة لا يريد فضيلة الهجرة، وإنها هاجر ليتزوج امرأة تسمى أم قيس (١) فسمي مهاجر أم

<sup>(</sup>۱) ممن نقل هذا السبب ابن دقيق العيد قي «الأحكام» (۱/ ۱۱)، والطوفي في «التعيين» (٤٠)، العيني في «العمدة» (١/ ٥٨)، وابن رجب في «الجامع» (١/ ٧٣ - ٧٤)، والحافظ في «الفتح» (١/ ٢٠)، وابن الملقن في «الأعلام» (١/ ٢٠٤).

قيس، ولذلك خص عليه الصلاة والسلام في الهجرة وذكر المرأة دون سائر ما ينوي به الهجرة من أفراد الأغراض الدنيوية.

فإن قلت (۱): لم ذم على طلب الدنيا وهو أمر مباح، والمباح لا ذم فيه ولا مدح؟

قلت: لم يخرج في الظاهر في طلب الدنيا وإنها خرج في صورة طالب [الهجرة] (٢) فأبطن خلاف ما أظهر، ولذلك توجه عليه الذم، والله أعلم.

الحادي عشر: إن قلت: لم أعاد ﷺ ما بعد الفاء الواقعة جواباً للشرط بلفظ الأول، أعني قوله: «ومن كانت الأول، أعني قوله: «ومن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها»، بل قال: «فهجرته إلى ما هاجر إليه».

<sup>=</sup> وقصة مهاجر أم قيس أخرجها الطبراني في «الكبير» (٨٥٤٠) (١٠٦/٩)، وسعيد بن منصور في «سننه» كما في «الفتح» (١٠١/١) من طريق أبي معاوية عن الأعمش عن شقيق عن عبدالله - هو ابن مسعود - قال: «مهاجر أم قيس رجل تزوج امرأة يقال لها: أم قيس، وكان يسمى مهاجر أم قيس»، وإسناده صحيح.

وقال الهيثمي في «المجمع» (٢/ ١٠١): «رجاله رجال الصحيح »، وقال الحافظ (١/ ١٠): «هذا إسناد صحيح على شرط الشيخين».

قلت: ليس فيها سبب الحديث، ولذا قال الحافظ في «الفتح» (١/ ١٠): «لكن ليس فيه أن حديث الأعمال سيق بسبب ذلك ولم أر في شيء من الطرق ما يقتضي التصريح بذلك»، وقال ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (١/ ٧٤ - ٧٥): «ولم نرّ لذلك أصلاً بإسناد يصح، والله أعلم».

و بمن جزم بأن سبب الحديث هذه القصة شيخ الإسلام ابن تيمية في «المجموع» (٢٢/ ٢١٩).

<sup>(</sup>١) ذكره في «الأعلام» (١/ ٢٠٦)، وانظر «الفتح» (١٧/١).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (الآخرة). (٣) ساقط من (ب).

قلت: سر ذلك؛ والله أعلم: الإعراض عن تكرير ذكر الدنيا والغض منها، وعدم الاحتفال بأمرها، وذلك مناسب لما قيل: فمن أحب شيئاً أكثر من ذكره (۱)، وهو عليه الصلاة والسلام أبعد الناس عن حبها، وهذا معنى لطيف فاعرفه، وبالله التوفيق والعصمة (۱).



<sup>(</sup>١) روي مرفوعاً ولا تصح نسبته إلى النبي ﷺ، أخرجه أبو نعيم والديلمي كما في «المقاصد الحسنة» (٣٩٤)، و«الجامع الكبير» (٨٣١٢) من حديث عائشة ﴿ ٢٩٤٪ .

<sup>(</sup>٢) لمعرفة مزيد من فوائد الحديث انظر «الأعلام» لابن الملقن (١/ ١٣٧ - ٢٠٧).

رَفْعُ بعبس (لاَرَّجِنِي (الْهُجَنِّي يُّ (لِسِّلَنَهُمُ الْلِفُرِهُ (الْفِرُوفِ www.moswarat.com

### الحديث الثاني

عن عمر [أيضاً](١) ﴿ اللَّهِ عَمْ اللَّهِ عَمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

بينها نحن عند رسول الله ﷺ ذات يوم؛ إذ طلع علينا رجل شديد بياض الثياب شديد سواد الشعر، لا يرى عليه أثر السفر ولا يعرفه منا أحـد حتى جلس إلى النبي ﷺ فاسند ركبتيه إلى ركبتيه ووضع كفيه على فخذيه وقال: يا محمد؛ أخبرني عن الإسلام؟، فقال رسول الله ﷺ: «الإسلام: أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلاً»، قال: صدقت، فعجبنا له يسأله ويصدقه، قال: فأخبرنى عن الإيهان؟، قال: « أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره»، قال: صدقت، قال: فأخبرني عن الإحسان؟، قال: «أن تعبد الله كأنك تراه؛ فإن لم تكن تراه فإنه يراك»، قال: فأخبرني عن الساعة؟، قال: «ما المسؤول عنها بأعلم من السائل»، قال: فأخبرنى عن أماراتها؟، قال: «أن تلد الأمة ربتها، وأن ترى الحفاة العراة رعاء الشاء يتطاولون في البنيان»، ثم انطلق فلبثت ملياً ثم قال: «يا عمر، أتدري من السائل؟»، قلت: الله ورسوله أعلم، قال: « فإنه جبريل أتاكم يعلمكم دينكم»، رواه مسلم.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب) والحديث أخرجه البخاري (٥٠)، ومسلم (٨).

# الكلام على [الحديث](١) من وجوه:

الأول: هذا الحديث أخرجه مسلم عن عبيد الله بن معاذ العنبري عن أبيه عن كهمس، واتفقا على إخراجه من رواية أبي هريرة، قاله البغوي في شرح السنة (٢).

وهو متفق على عظم [موقعه] (٢) وجلالته، يكاد يكون مدار الإسلام عليه، أو مدار الإسلام عليه. مدار الإسلام عليه.

و[قد](۱) قال القاضي عياض -رحمه الله تعالى(۱) -: «وهذا الحديث قد اشتمل على جميع وظائف العبادات الظاهرة والباطنة من عقود الإيهان وأعهال الجوارح وإخلاص السرائر والتحفظ من آفات الأعهال حتى أن علوم الشريعة كلها راجعة إليه ومتشعبة منه».

قال القرطبي -رحمه الله تعالى-: «فيصلح في هذا الحديث أن يقال فيه: أنه أم السنة، لما تضمنته من السنة، لما تضمنته من جمل علم السنة، كما سميت الفاتحة: أم القرآن لما تضمنته من جمال معانى القرآن» (٥٠).

قلت: فيتعين الاعتناء والاتساع في شرحه، واتباع الكلام في تفسيره المامكن ما لم يخرج عن المقصود منه، والله المستعان وعليه التكلان.

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) انظر «شرح السنة» للبغوي (١٠/١).

<sup>(</sup>٣) التصويب من (ب).

<sup>(</sup>٤) انظر «إكمال المعلم» للقاضي عياض (١/ ٢٠٤ - ٢٠٥).

<sup>(</sup>٥) «المفهم» للقرطبي (١/ ١٥٢)، ونقله ابن دقيق العيد في «شرح الأربعين» (٢٩).

<sup>(</sup>٦) قال ابن رجب في «جامع العلوم والحكم»: (١/ ٩٧): «وهو حديث عظيم جداً، يستمل على شرح الدين كله»، وقال في «الفتح» له (١/ ٢٢١): «فهذا حديث قد اشتمل على أصول الدين

الثاني: «بينها»: هي بين الظرفية زيدت عليها الألف لتكفها عن عملها الخفض كما زيدت عليها أيضاً ما لذلك، فإذا وليها الاسم العَلَمُ فالرفع نحو: بينا زيدٌ قائمٌ جاء عمرو، وإن وَلِيهَا المصدر، فالأحسن الجر ويجوز الرفع ومنه قول الشاعر:

بينا معانقة الكهاةِ وروعية " يوماً أبيحَ له جري سلفع

ينشد بجر معانقة ورفعه فمن جره جعل الألف ملحقة لإشباع الفتحة، وجر معانقة على الإضافة، ومن رفع فعلى الابتداء وجعل الألف ألحقت بين لترفع الجملة.

وقد شذ بعض النحويين فقال: الألف للتأنيث فبينا عنده، فُعلى كَسِروَى [وليعلم](١) أنه لا يقع بعد بينا إلا جملة أو مصدر، ولكنها تستدعي جواباً فلم يقع بعدها لأجل ذلك إلا ما يعطي معنى الفصل، وأما بينها فلم تخفض العرب بها في موقع من المواقع، فالجملة الواقعة بعدها لا موقع لها من الإعراب.

وهذا كله على أن الرواية في هذا الحديث بينا، وقد روي فيه بينها أيضاً، والله أعلم.

الثالث: «نحن»: من الأسماء المضمرة تستعمل للجمع والمثنى والواحد المُعَظِّمُ لنفسه نحو قوله: ﴿ إِنَّا نَحْنُ لَحْيِ ٱلْمَوْقِ ﴾ [يس:١٢] وما أشبه ذلك (٢).

<sup>=</sup> ومهاته وقواعده ويدخل فيه الاعتقادات والأعمال الظاهرة والباطنة، فجميع علوم الشريعة ترجع إليه من أصول الإيمان والاعتقادات ومن شرائع الإسلام العملية بالقلوب والجوارح ومن علوم الإحسان ونفوذ البصائر في الملكوت».

<sup>(</sup>١) في (ب) (ولتعلم).

<sup>(</sup>٢) انظر «القاموس» (٤/ ٣٨٨).

الرابع: «عند»: من ظروف المكان غير المتمكنة ولا يدخل عليها من حروف الجر إلا من خاصة، وهي تكون لما ملك حاضرا كان أو غائبا بخلاف لدي فإنها لا تكون إلا للحاضر(١٠).

الخامس: قوله: «إذ طلع علينا رجل شديد بياض الثياب شديد سواد الشعر»: إذ وإذا: من ظروف الزمان غير المتمكنة.

وإذ: لما مضي، وإذا: لما يستقبل.

## إذ ما أتيت على الرسول فقل لـ ه

بخلاف إذا؛ فإن فيها معنى الشرط غالباً، وقولنا غالبا تحرز من مواضع ثلاث فإنها تكون فيها ممتحضة للظرفية، وذلك أن تكون مؤقتة نحو: آتيك إذا طلع الفجر، أو معاقبة إذ، نحو قوله تعالى: ﴿وَقَالُوا لِإِخْوَنِهِمْ إِذَا مَرَبُوا فِ ٱلأَرْفِ ﴾ الفجر، أو معاقبة إذ، نحو قوله تعالى: ﴿وَقَالُوا لِإِخْوَنِهِمْ إِذَا مَرَبُوا فِ ٱلأَرْفِ ﴾ [آل عمران:١٥٦] والتقدير إذ ضربوا، والثالث: أن تكون ما بعدها مقدر بالحال نحو قوله تعالى: ﴿وَالتَّلِ إِذَا يَنْفَىٰ اللَّهُ إِلَا أَنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَاشِياً ومتجلياً، ولا يجزم بإذا وإن كان فيها معنى الشرط إلا في الشعر.

<sup>(</sup>١) انظر «الفروق اللغوية» للعسكري (٣٣٤) الفرق (٨٧٣).

وقد يكونان للمفاجأة كم وقعت إذ هنا، وإذا المفاجأة نحو قوله تعالى: ﴿فَإِذَا أَصَابَ مِنْ عِنَامَهُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ [الروم:٤٨] فإذا الأولى: ظرفيه، والثانية: مفاجئة.

[وليعلم](١) أن بينا يجوز أن تلتقي بإذكها هي في هـذا الحـديث، ويجـوز أن لا تلتقى بإذ.

[و](٢) قال الحريري في «درة الغواص» له: «إنها لا تتلقى بإذ ولا بإذا».

يريد بخلاف [بينما] (٣) فإنها تتلقى بإذ تارة وبإذا أخرى، قال: «والمسموع من العرب بينا زيد قام جاء عمرو بلا إذ لأن المعنى بين أثناء الزمان جاء عمرو» (١).

قلت: وهذا ضعيف أو باطل لأنه قد جاء في «الصحيح» عن سيد العرب والعجم تلقي بينا بإذ ففي «الصحيح»: «وبينا أنا [نائم] (٥) إذ جيء بمفاتح خزائن الأرض فوضعت في يدي» (٥)، وفي غير ذلك من الأحاديث.

إذا قالـــت حـــذام فــصدقوها فإن القــول ما قالـت حــذام(٧)

<sup>(</sup>١) في (ب) (ولتعلم). (٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (بينهم)).

<sup>(</sup>٤) وانظر «شرح الطيبي لمرقاة المفاتيح» (١/ ٨٢).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (قائم).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (٧٠٣٧)، ومسلم (٢٢٧٤).

<sup>(</sup>٧) البيت من شواهد «شرح ابن عقيل على الألفية» (١/ ١٠٥) رقم (١٦)، وقيل هو لديسم بن طارق أحد شعراء الجاهلية، قاله محمد محيى الدين عبدالحميد.

## الحديث الثاني

وفيه استحباب تنظيف الثياب، وتحسين الهيئة، وتطييب الرائحة عند الدخول على العلماء، ومجالسة الكبراء فإن جبريل علي العلماء، ومجالسة الكبراء فإن جبريل علي العلماء،

وقال عمر ﷺ: «إني أحب أن يكون القارئ أبيض الثياب»(١).

قلت: ويتأكد في حق طالب العلم تقليم الأظفار، وقص الشارب، ونتف الإبطين، وتطييب الرائحة، ومن أولى منه بذلك إلا العالم (٢).

السادس: قوله: «لا يُرى عليه أثر السفر ولا يعرفه منا أحد»:

هو بضم الياء المثناة تحت مبني لما لم يسم فاعله ولا يعرفه بالياء أيضاً.

ورواه أبو العباس العذري (٢): «لا نرى عليه أثر السفر ولا نعرفه»، بالنون المفتوحة فيهما مبنياً للفاعل.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٦/ ٣٥٨) قال حدثنا أبو بكر بن خلاد حدثنا محمد عن القعنبي عن مالك أنه بلغه فذكره.

وأخرج وكيع في «الزهد» (٢/ ٤٤٨) رقم (١٩٥) عن طلحة عن عطاء قال: قـال عمـر: «إني لأحب أن أرى الشاب الناسك النظيف الثياب»، وإسناده ضعيف فيه طلحة بن عمرو وهو متروك. وروي مرفوعاً و لا يصح، انظر «الضعيفة» لشيخنا الألباني -رحمه الله- (٩٩).

<sup>(</sup>٢) انظر «الجامع لأخلاق الراوي» للخطيب (١/ ٥٨٦)، و«أدب الإملاء والاستملاء» للسمعاني (٢٦) وما بعده.

<sup>(</sup>٣) هو الإمام الحافظ المحدث الثقة أبو العباس أحمد بن عمر بن أنس بن دلهاث العذري، ولد سنة ٣٩٣ هـ ومات سنة ٤٧٨ هـ -رحمه الله تعالى-.

انظر ترجمته في «الشذرات» (٣/ ٣٥٧)، و «السير» (١٨/ ٥٧ ٥)، و «مرآة الجنان» (٣/ ٩٣). وهو راوي «صحيح مسلم» عن أبي العباس أحمد بن الحسن الرازي انظر «منهج القاضي عياض في إكمال المعلم» للدكتور الشواط (٦٧).

السابع: قوله: «ووضع كفيه على فخذيه»:

هكذا الرواية المشهورة في «الصحيحين».

ورواه النسائي عن أبي هريرة وأبي ذر معاً وزاد فيه زيادة حسنة فقال: كان رسول الله على يجلس بين ظهراني أصحابه فيجيء الغريب فلا يدري أهو هو حتى يسأل فطلبنا لرسول على أن نجعل له مجلساً يعرفه الغريب إذا أتى فبنينا له دكانا من طين يجلس عليه إنّا لحلوس عنده إذ أقبل رجل أحسن الناس وجها، وأطيب الناس ريحاً كأن ثيابه [لم يمسها] (۱) دنس حتى سلم من طرف السماط قال: السلام عليكم يا محمد، فرد عليه على قال: أدنوا يا محمد، قال: أدنه؛ فها زال يقول أدنه مراراً ويقول: أدنه حتى وضع يديه على ركبتي النبي على وذكر نحو حديث مسلم.

فتعين عود الضمير في هذه الرواية في قوله: «على فخذيه»، إلى النبي ﷺ، وزال الاحتيال.

ففيه من الفقه ما تقرر [من] (٢) السنة من ابتداء الداخل بالسلام، وتعميم الحاضرين به، وتخصيص رأس القوم فإنه قال: «السلام عليكم»، فعم، ثم قال: يا محمد، فخص، وفيه الاستئذان في القرب من الإمام مراراً وإن كان الإمام جالساً في موقع مأذون فيه، وفيه زيادة طلب الإذن على مرة على جهة التعظيم

<sup>(</sup>١) في (ب) (لا يصيبها).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (في).

والاحترام، وفيه جواز تخصيص الإمام بمكان مرتفع من المسجد إذا دعت إلى ذلك ضرورة من تعليم أو غيره.

قال بعض من تكلم على هذا الحديث (۱): «وإنها وضع جبريل المنتقى يديه على ركبتي النبي النبي الله أعلم تنبيها على ما ينبغي للسائل من قوة النفس عند السؤال وعدم المبالاة [ما] (۱) يقطع عليه خاطره، وإن كان المسؤول بمن يحترم ويهاب على ما ينبغي من التواضع للمسؤول والصفح عن السائل وإن تعدى ما ينبغي من الاحترام والأدب ونداء جبريل للنبي النبي كما [يناديه] (۱) الأعراب: يا محمد تعمية على حاله»، انتهى.

الثامن: الإسلام: في اللغة الاستسلام، ومنه قول تعالى: ﴿وَلَكِن مُولَوّا أَسَلَمْنَا ﴾ [الحجرات:١٤]، أي: انقدنا.

وأما في الشرع: [ف] (1) جهو الانقياد بالأفعال الظاهرة الشرعية، ولذلك قال عليه فيها رواه أنس عنه: «الإسلام علانية والإيهان في القلب»، ذكره ابن أبي شيبة في «مسنده» (٥).

<sup>(</sup>١) هو أبو العباس القرطبي في «المفهم» (١/ ١٣٨ - ١٣٩).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (بها لا) والصواب ما في (أ)، كما في «المفهم» (١/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (تناديه) والصواب ما في (أ) كما في «المفهم» (١/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٤) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد (٣/ ١٣٤)، وأبو يعلى (٢٩١٦)، والبزار كما في «المجمع» (١/ ٥٢)، كلهم من طريق علي بن مسعدة عن قتادة عن أنس فذكره مرفوعاً.

وإسناده ضعيف فيه على بن مسعدة الباهلي.

والإيهان في اللغة: التصديق مطلقاً.

وفي الشرع: التصديق بالقواعد الشرعية كما نبه عليه الصلاة والسلام عليه في هذا الحديث (١).

قال بعض من تكلم على هذا الحديث ("): وقد تناقش علماء الأصول في هذه الأسماء الشرعية تناقشاً لا طائل [له] (") إذا حقق الأمر فيه، وذلك أنهم متفقون على أنها يستفاد فيها في الشرع زيادة على أصل الوضع، وهل ذلك المعنى يغير تلك الأسماء موضوعة كالوضع الابتدائي من قبل الشرع أو هي مبقاة على الوضع اللغوي، والشرع إنها تصرف في شروطها وأحكامها، هذا تناقشهم، والأمر قريب، والحاصل أن الشرع تصرف في هذه الأسماء في حال وضعها، فخصص عاماً كالحال في الإسلام والإيمان، فإنها بحكم الوضع يعمان كل انقياد، وكل تصديق لكن قصرهما الشرع على تصديق مخصوص وانقياد

وقال الهيثمي في «المجمع» (١/ ٥٢): «رواه أحمد وأبو يعلى بتهامه والبزار باختصار ورجاله رجال «الصحيح» ما خلا على بن مسعدة، وقد وثقه أبن حبان وأبو داود الطيالسي وأبو حاتم وابن معين، وضعفه آخرون».

وقال شيخنا الألباني في «تخريج الطحاوية» رقم (٢٧): «إسناده ضعيف وفيه علي بن مسعدة»، قال العقيلي في «الشعفاء»: «قال البخاري: فيه نظر» أوقال عبدالحق الأزدي في «الأحكام الكبرى» (ق ٣/٢): «حديث غير محفوظ».

<sup>(</sup>١) انظر «جامع العلوم والحكم» (١/ ٩٨ - ١٠٢)، و «شرح الطحاوية» (٣٣٧)، و «فتح الباري» لابن رجب (١/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>٢) هو القرطبي في «المفهم» (١/ ١٤٠ – ١٤١).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (تحته) والصواب ما أثبته كما في «المفهم» (١/١١٠).

مخصوص، وكذلك فعلت العرب في لغتها في الأسهاء العرفية كالدابة، فإنها في الأصل لكل ما يدب ثم عُرفهم خصصها ببعض ما يدب من الأسهاء الشرعية كالأسهاء العرفية في هذا التصرف، والله أعلم.

[قال](۱) وقد استفدنا من هذا الحديث: أن الإسلام والإيان حقيقتان متباينتان لغة وشرعاً كما دل عليه حديث جبريل هذا وغيره، وهذا هو الأصل في الأسماء المختلفة، أعنى: أن يدل كل واحد منها على خلاف ما يدل عليه الآخر.

غير أنه قد توسع الشرع فيهما فأطلق اسم الإيمان على حقيقة الإسلام كما في حديث وفد عبدالقيس (٢) فإنه قال: فأمرهم بالإيمان، ثم قال: «أتدرون ما الإيمان بالله؟»، قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: «شهادة أن لا إله إلا الله أن محمدا رسول الله».

وقد تقدم في حديث جبريل أنها حقيقتان متباينتان في الأصل، وقد يُتوسع فيطلق أحدهما على الآخر كما جاء [هنا]<sup>(۱)</sup>، فإنه أطلق الإيهان على الإسلام لأنه عنه يكون غالباً [أ]و<sup>(۱)</sup> مظهره وكقوله عليه المصلاة والسلام: «الإيمان بضع وسبعون باباً أدناها إماطة الأذى عن الطريق، وأرفعها قول لا إله إلا الله »<sup>(1)</sup>.

وقد أطلق الإسلام مراداً به مسمي الإسلام والإيهان بمعنى التداخل كقول تعالى: ﴿إِنَّ الدِّيمِ عِندَاللَّهِ الْإِسْلَامُ ﴾ [آل عمران: ١٩]، وقد أطلق الإيهان كذلك أيضاً كها

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٣)، ومسلم (١٧) وغيرهما من حديث ابن عباس ﴿ ٢٤)

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٩)، ومسلم (٣٥)، وأحمد (٢/ ٤١٣) وغيرهم من حديث أبي هريرة على.

روي من حديث (۱) على وهذه الإطلاقات الثلاث من باب التجوز والتوسع على عادة العرب في ذلك.

وهذا إذا حقق يريح كثيراً من الإشكال الناشئ من ذلك الاستعمال، انتهى كلامه -رحمه الله تعالى-.

والحديث موضوع فيه عبدالسلام بن صالح الخرساني، أبو الصلت الهروي، وقال ابن عدي: «له أحاديث مناكير في فضل أهل البيت؛ وهو متهم فيها»، وقال الدارقطني: «كان رافضياً خبيثاً»، وقال: «روى حديث: «الإيهان إقرار بالقول»، وهو متهم بوضعه، لم يحدث به إلا من سرقه منه فهو الابتداء في هذا الحديث».

وقد تابع عبدالسلام الهروي عدة، كلهم ضعاف أو متروكين، وانظرها في «المضعيفة» لـشيخنا الألباني (٧٩٧/٥ - ٢٩٩).

وقال ابن الجوزي: «هذا حديث موضوع، لم يقله رسول الله ﷺ».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (٦٥)، وابن جريس الطبري في "تهدذيب الآثدار" (٢/ ٦٨٣) رقسم (١٠٢٨ – ١٠٢٨)، والآجري في «الشريعة» (٢٥٦) (٢/ ٦٣٧)، وابن بطة في «الإبانة» (١٠٧٥) (٢/ ١٠٧٥)، وابن بطة في «الأوسط» (١٠٧٥) (٢/ ١٩٤)، والطبراني في «الأوسط» (١٠٥٥) و (٢٥٠١)، والخطيب في «الفوائد» (٧٣٧) (٢١ / ٢٥١) و (١١/ ٤٨)، والبيهقي في «المشعب» (١٦) (١٠ / ٤٥)، والبيهقي في «المشعب» (١٦) (١٠ / ٤٥)، والعقيلي في «الضعفاء» (٢٠٤)، والدولابي في «الكني» (٢/ ١٦٤)، وابن الجوزي في «الموضوعات» (٣٨) (٢/ ١٥٥) رقم (١١٧٤)، كلهم من طرق عن عبدالسلام أبي الصلت الهروي عن علي بن موسى الرضا عن أبي موسى بن جعفر عن أبي جعفر بن محمد عن أبيه محمد بن علي عن أبيه علي بن أبي طالب قال: فذكره.

إذا ثبت هذا فلنذكر اختلاف العلهاء في الإسلام والإيهان وعمومها وخصوصهما [وأن](١) الإيهان أم لا؟

وقد أكثر العلماء في ذلك، ونحن نحرر من ذلك ما تمس الحاجة إليه وينبغي بل يتأكد الوقوف عليه، فنقول:

قال أبو سليهان الخطابي الشافعي -رحمه الله تعالى- في كتابه «معالم السنن» (٢):

«ما أكثر ما يغلط الناس في هذه المسألة، فأما الزهري فقال: الإسلام الكلمة والإيهان العمل واحتج بقوله تعالى: ﴿ قَالَتِ ٱلْأَغْرَابُ اَمَنًا قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن فُولُواْ أَسَلَمْنَا وَلَمَا وَالْإِيهان العمل واحتج بقوله تعالى: ﴿ قَالَتِ ٱلْأَغْرَابُ اَامَنًا قُلُ لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن فُولُواْ أَسَلَمْنَا وَلَمَّا وَلَكُن وَ وَلَوْا أَسَلَمْنَا وَلَمَّا وَلَكُن فُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا وَلَكُن فُولُوا أَلْمِينُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [الحجرات:١٤] (٣).

وذهب غيره إلى أن [الإيمان والإسلام]() شيء واحد واحتج بقول تعالى: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَأَوْمَدُنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتِ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [الذاريات:٣٥-٣٦].

والصحيح من ذلك أن يُقيَّد الكلام في هذا ولا يطلق، وذلك أن المسلم قد يكون مؤمناً في بعض الأحوال [فكل] مؤمن مسلم؛ وليس كل مسلم مؤمناً، وإذا حملت الأمر على هذا استقام لك تأويل الآيات [واعتدل] (١) القول فيها ولم يختلف شيء منها.

<sup>(</sup>١) في (ب) (وهل).

<sup>(</sup>٢) «معالم السنن» (٤/ ٢٩٠) ونقله بتصرف.

<sup>(</sup>٣) في «معالم السنن» (٤/ ٢٨٠) قال: «واحتج بالآية».

<sup>(</sup>٤) في (ب) «الإسلام والإيمان» والصواب ما في (أ) كما في «المعالم».

<sup>(</sup>٥) في (ب) (وكل).

<sup>(</sup>٦) في (ب) (واعتدال).

وأصل الإيهان: التصديق، وأصل الإسلام: الاستسلام والانقياد، وقد يكون المرء [مستسلم] (١) في الظاهر غير منقاد في الباطن، وقد يكون صادقاً في الباطن غير منقاد في الظاهر.

قال: وقوله على: «الإيهان بضع وسبعون شعبة» (1) ، في هذا الحديث بيان: أن الإيهان الشرعي: اسم لمعنى ذي شعب وأجزاء له أدنى وأعلا، [والاسم] (1) يتعلق ببعضها كما يتعلق بكلها، والحقيقة تقتضي جميع شعبه [ويستوفي] على أجزاءه، كالصلاة الشرعية لها شعبة وأجزاء، والاسم يتعلق ببعضها، والحقيقة تقتضي جميع أجزائها وتستوفيها، ويدل عليه قوله على : «الحياء شعبة من شعب الإيهان» (٥) ، وفيه إثبات التفاضل في الإيهان وتباين المؤمن في درجاته. انتهى.

وقال البغوي (1) في حديث سؤال جبريل المسكم عن الإيمان والإسلام وجوابه قال: «جعل النبي على الإسلام اسماً لما ظهر من الأعمال، وجعل الإيمان اسماً لما بطن من الاعتقاد؛ وليس ذلك لأن الأعمال ليست من الإيمان، والتصديق بالقلب ليس من الإسلام، بل ذلك تفصيل لجملة هي كلها شيء واحد وجماعها الدين، ولذلك قال على ([ذاك](۱) جبريل أتاكم يعلمكم دينكم».

<sup>(</sup>۱) في (ب) (مسلماً). (۲) مضى تخريجه وانظر «الفهارس».

<sup>(</sup>٣) في (ب) (فالاسم). (٤) في (ب) (وتستوفي).

<sup>(</sup>٥) مضي تخريجه.

<sup>(</sup>٦) في «شرح السنة» (١/ ١٠)، والمصنف ينقل من «شرح النووي لصحيح مسلم» (١/ ٤٥ وما بعده). (٧) (أ) (ذلك).

والتصديق والعمل يتناولها اسم الإيهان والإسلام جميعاً، يدل عليه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الدِّينَ وَالعَمل يَتناولها اسم الإيهان والإسلام جميعاً، يدل عليه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الدِّينَ الدِّينَ الْإِسْلَامِ [دِينًا] فَلَن يُقْبَلَ مِنهُ ﴾ [آل عمران: ٨٥] (١) ، وأخبر سبحانه وتعالى أن الدين الذي رضيه وتقبله من عباده هو [الإسلام] (١) ، ولا يكون [الدين] في محل [القبول والرضى] (١) إلا بانضهام التصديق والعمل». انتهى.

وقال «صاحب التحرير في شرح مسلم» (٥): «الإيهان في اللغة: هو التصديق، فإن عُني به ذلك فلا يزيد ولا ينقص، لأن التصديق ليس شيئا يتجزأ حتى يتصور كهاله مرة ونقصانه أخرى، والإيهان في لسان الشرع: هو التصديق بالقلب والعمل بالأركان، وإذا فُسر بهذا تطرق إليه الزيادة والنقص، وهو مذهب أهل السنة»، قال: «[والخلاف](١) في هذا على التحقيق إنها هو في المصدق بقلبه إذا لم

(٣) في (أ) (الذي).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (الدين).

<sup>(</sup>١) ما بين معقو فتين ساقط من (١).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (الرضى والقبول).

<sup>(</sup>٥) هو إسماعيل بن محمد بن الفضل بن علي بن أحمد بن طاهر التيمي الطلحي، ولد سنة ٤٥٧ هــ ومات سنة ٥٢٦ هـ -رحمه الله تعالى-.

ترجمته في «السير» (۲۰/ ۸۰)، و «بغية الوعاة» (۱/ ٥٥٥)، و «تـذكرة الحفاظ» (٤/ ٥٠)، و «الشذرات» (٤/ ٢٠٥).

وذكره ضمن شراح «صحيح مسلم» حاجي خليفة في «كشف الظنون» (١/ ٥٥٧)، والمباركفوري في «مقدمة التحفة» (١/ ٢٠٥)، وأبو موسى المديني كما في «تذكرة الحفاظ» (١/ ١٥)، والبغدادي في «هدية العارفين» (١/ ١١) ولم يسمه.

وسماه النووي في أكثر من موضع في شرح «صحيح مسلم» ومنها في هذا الموضع.

<sup>(</sup>٦) في (ب) (فالخلاف).

يجمع إلى تصديقه العمل بموجب الإيمان هل يسمى مؤمناً مطلقاً أم لا؟ ، المختار عندنا أنه لا يسمى به ، قال رسول الله عليه: «لا يسزني الزاني حين يسزني وهو مؤمن» (١) ، لأنه لم يعمل بموجب الإيمان، فيستحق هذا الإطلاق». انتهى.

وقال ابن بطال في «شرح البخاري» (٢): «مذهب جماعة أهل السنة من سلف الأمة وخلفها أن الإيمان: قول وعمل يزيد وينقص، والحجة على زيادته ونقصانه ما أورده البخاري من الآيات».

قال ابن بطال: «فإيمان من لم [يحصل] (٣) له الزيادة ناقص».

قال: «فإن قيل: الإيمان في اللغة التصديق، فالجواب: أن التصديق يكمل بالطاعات كلها فكلها ازداد المؤمن من أعمال البركان إيمانه أكمل، وبهذه الجملة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٧٨)، ومسلم (٥٧) وغيرهما من حديث أبي هريرة ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) «شرح ابن بطال» لـ «صحيح البخاري» (١/ ٥٦).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (تحصل).

يزيد الإيمان، وبنقصابها ينقص، فمتى نقصت أعمال البر نقص كمال الإيمان، ومتى زادت زاد الإيمان كماله. هذا توسط القول في الإيمان.

وأما التصديق بالله تعالى وبرسوله فلا ينقص ولذلك توقف مالك -رحمه الله- في بعض الروايات عن القول بالنقصان؛ إذ لا يجوز نقصان التصديق لأنه إذا نقص صار شكاً وخرج عن اسم الإيان، وقال بعضهم: إنها توقف -رحمه الله تعالى- عن القول بنقصان الإيان خشية أن [يتأول](١) عليه موافقة الخوارج الذين يكفرون أهل المعاصي من المؤمنين بالذنوب، وقد قال مالك بنقصان الإيان مثل قول جماعة أهل السنة.

قال عبدالرزاق: «سمعت من أدركت من شيوخنا وأصحابنا سفيان الثوري ومالك بن أنس وعبيدالله بن [عمر]<sup>(۲)</sup>، والأوزاعي [ومعمر]<sup>(۲)</sup> بن راشد، وابن جريج، وسفيان بن عيينة، يقولون: الإيمان قول وعمل يزيد وينقص، وهذا قول ابن مسعود، وحذيفة، والنخعي، [والحسن]<sup>(1)</sup>، وعطاء وطاووس، ومجاهد، وعبدالله بن المبارك»<sup>(0)</sup>.

[والمعنى](١) الذي يستحق به العبد المدح والولاية من المؤمنين هو إتيانه بهذه الأمور الثلاث: التصديق بالقلب والإقرار باللسان والعمل بالجوارح، وذلك

<sup>(</sup>١) في (ب) (يتناول). (٢) في (ب) (معمر).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (ومحمد). (٤) في (ب) (والحسن البصري).

<sup>(</sup>٥) انظر عن مذهب هؤلاء «السنة» للخلال (١/ ٥٨٠)، «التمهيد» (٢/ ٢٥٣)، و«الشريعة» للآجري (٢/ ٢٠٦) رقم (٢٤٢ و٣٤٣)، وانظر عن مذهب الإمام مالك في «التمهيد» (٩/ ٢٥٢) في رواية ابن القاسم عنه.

<sup>(</sup>٦) في (ب) (فالمعنى).

أنه لا خلاف بين الجميع أنه لو أقر وعمل على غير علم منه ومعرفة بربه لا يستحق اسم مؤمن، وحتى لو عرفه وعمل وجحد بلسانه وكذب ما عرف من التوحيد لا يستحق اسم مؤمن، فكذلك إذا أقر بالله تعالى وبرسله صلوات الله عليهم أجمعين ولم يعمل بالفرائض لا يسمى مؤمناً بالإطلاق وإن كان في كلام العرب يسمى مؤمناً بالإطلاق وإن كان في كلام العرب يسمى مؤمناً بالتصديق فذلك غير مستحق في كلام الله تعالى لقوله عز وجلل في المتعرب المتعرب المتعرب المتعلوة وَمِمًا رَزَقْتَهُم أَنُوبُهُم [وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِم عَلَيْهُم إِنْكُهُرُونَ مَنْ الله وتعالى أن المؤمن من كنت هذه صفته.

وقال ابن بطال (٢) في باب من قال الإيمان هو العمل: «فإن قيل: قد قدمتم أن الإيمان هو التصديق، قيل: التصديق هو أول منازل الإيمان، ويوجب للمصدق الدخول فيه ولا يوجب له استكمال منازله، ولا يسمى مؤمنا مطلق».

هذا وذهب جماعة أهل السنة أن الإيهان قول وعمل، قال أبو عبيد: «هو قول مالك والثوري والأوزاعي من بعدهم من أرباب العلم والسنة الذين كانوا مصابيح الهدى، وأئمة الدين من أهل الحجاز والعراق والشام وغيرهم».

قال ابن بطال: «هذا المعنى [الذي] أراد (٢) البخاري -رحمه الله تعالى - إثباته في كتاب «الإيهان» وعليه بوب أبوابه كلها فقال: باب أمور الإيهان، وباب

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين ساقط من (ب) وبدله (إلى قوله).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن بطال للبخاري» (۱/ ۷۸ - ۲۹).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

الصلاة من الإيمان، وباب الزكاة من الإيمان، وباب الجهاد من الإيمان وسائر أبوابه، وإنها أراد الرد على المرجئة في قولهم أن الإيمان قول بلا عمل، وتبيين غلطهم وسوء اعتقادهم، ومخالفتهم الكتاب والسنة ومذاهب [الأثمة](١).

ثم قال في باب آخر (٢): قال المهلب: الإسلام على الحقيقة: هو الإيمان الذي هو عقد القلب المصدق لإقرار اللسان الذي لا ينفع عند الله غيره، وقالت الكرامية وبعض المرجثة الإيمان: هو الإقرار باللسان دون عقد القلب، ومن أقوى ما يرد عليهم إجماع الأمة على إكفار المنافقين وإن كانوا قد أظهروا الشهادتين، قال الله تعالى: ﴿ وَلَا نُصَلِّ عَلَى آلَكُ اللَّهُ عَلَى آلَدُا [ وَلَا نَتُمْ عَلَى قَبْرِقَةً إِنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِمِ ﴾ ] (١) إلى قوله: ﴿ وَلَا نُصُلُمُ مَ وَهُمْ كَنِونَ ﴾ [التوبة: ١٤]، انتهى كلام ابن بطال.

وقال الشيخ أبو عمرو بن الصلاح -رحمه الله تعالى-(3) قوله ﷺ: «الإسلام: أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمد رسول الله، وتقيم الصلاة وتوتي الزكاة وتصوم رمضان وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلاً، والإيان: أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره»، قال: «هذا بيان لأصل الإيان، وهو: التصديق الباطن، وبيان أصل الإسلام وهو: الاستسلام والانقياد الظاهر، وحكم الإسلام في الظاهر يثبت بالشهادتين، وإنها

<sup>(</sup>١) في (ب) (الأمة).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن بطال» (۱/ ۸۰).

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) في كتابه "صيانة صحيح مسلم من الإخلال والغلط» (١٣٤).

أضاف إليهما الصلاة والصوم والحج لكونهما أظهر شمائر الإسلام وأعظمها، وبقيامه بها يتم استسلامه، وتركه لها يشعر بانحلال قيد انقياده واختلاله.

ثم إن اسم الإيمان يتناول ما فُسر به الإسلام في هذا الحديث، وسائر الطاعات لكونها ثمرات التصديق الباطن الذي هو أصل الإيمان [ومقوّيات](۱) ومتمهات وحافظات له، ولهذا فسر النبي على الإيمان في حديث وفد عبدالقيس بالشهادتين والصلاة والزكاة وصوم رمضان وإعطاء الخمس من المغنم، ولهذا لا يقع اسم المؤمن المطلق على من ارتكب كبيرة أو ترك فريضة لأن اسم الشيء مطلق يقع على الكامل منه ولا يستعمل في الناقص ظاهراً إلا بقيد، ولذلك جاز إطلاق نفيه عنه في قوله على قوله الله السرق السارق حين يسرق وهو مؤمن».

واسم الإسلام [أيضاً يتناول] (٢٠ ما هو أصل الإيهان وهو: التصديق الباطن، ويتناول أصل الطاعات، فإن ذلك كله استسلام.

قال: «فخرج بها ذكرناه وحققناه أن الإيهان والإسلام يجتمعان ويتفرقان، وأن كل مؤمن مسلم وليس كل مسلم مؤمن، فهذا تحقيق واف بالتوفيق من مفترقات نصوص الكتاب والسنة الواردة في الإيهان والإسلام التي طال ما غلط فيها الخائضون، وما حققناه من ذلك موافق لمذاهب جماهير العلماء من أهل الحديث وغيرهم». انتهى.

<sup>(</sup>١) في (أ) (ومعونات).

<sup>(</sup>٢) وقع تقديم وتأخير في (أ).

قال الشيخ محيي الدين -رحمه الله تعالى - في شرحه لمسلم (۱) بعد نقله مذاهب العلماء التي ذكرناها: «فإذا تقرر ما ذكرناه من مذاهب السلف وأثمة الخلف فهي متظاهرة متطابقة على كون الإيمان يزيد وينقص، وهذا مذهب السلف والمحدثين وجماعة من المتكلمين، وأنكر أكثر المتكلمين زيادته ونقصانه، وقالوا: متى قبل الزيادة كان شكاً وكفراً.

قال المحققون من أصحابنا المتكلمين: نفس التصديق لا يزيد ولا ينقص والإيمان الشرعي يزيد وينقص بزيادة ثمراته، وهي الأعمال وبنقصانها، قالوا: وفي هذا توفيق بين ظواهر النصوص التي جاءت بالزيادة، وأقاويل السلف، وبين أصل وصفه في اللغة وما عليه المتكلمون.

قال: وهذا الذي قاله هؤلاء، وإن كان ظاهراً حسناً؛ فالأظهر والله أعلم أن نفس التصديق يزيد بكثرة النظر، وتظاهر الأدلة، ولهذا يكون إيهان الصديقين أقوى من إيهان غيرهم بحيث لا تعتريهم الشبه ولا يتزلزل إيهانهم بعارض بل لا تزال قلوبهم منشرحة نيرة، وإن [اختلفت] (٢) عليهم الأحوال، وأما غيرهم من المؤلفة قلوبهم ونحوهم فليسوا كذلك، فهذا مما لا يمكن إنكاره ولا يتشكك عاقبل في أن نفس تصديق أبي بكر على لا يساويه تصديق آحاد الناس، ولهذا قال البخاري في محيحه (٣): قال ابن أبي مليكة: أدركت ثلاثين من أصحاب النبي على كلهم

<sup>(</sup>۱) «المنهاج» للنووي (۱/ ۱٤۸).

<sup>(</sup>٢) (أ) (اختلف).

<sup>(</sup>٣) في «صحيحه» باب (٣٧) من كتاب «الإيمان».

يخاف النفاق على نفسه، وما منهم أحد يقول إنه على إيهان جبريل وميكائيل، والله عز وجل أعلم.

وأما إطلاق اسم الإيهان على الأعهال فمتفق عليه عند الجمهور ودلائله في الكتاب والسنة أكثر من أن تحصى وأشهر من أن [تكشهر](۱) قال الله تعالى: ﴿وَمَاكَانَ اللهُ لِيُضِعَ إِيمَنتُكُمْ ﴾ [البقرة:١٤٣]، أجمعوا على أن المراد: صلاتكم(١٠)، وأما الأحاديث فكثيرة.

واتفق أهل السنة من المحدثين والفقهاء والمتكلمين على أن المؤمن الذي يُحكم بأنه من أهل القبلة، ولا يخلد في النار لا يكون إلا من اعتقد بقلب دين الإسلام اعتقاداً جازماً خالياً من الشكوك، ونطق بالشهادتين، فإن اقتصر على أحدهما لم يكن من أهل القبلة أصلاً إلا إذا عجز عن النطق لخلل في لسانه أو لعدم التمكن منه لمعاجلة المنية أو لغير ذلك فإنه يكون مؤمناً.

قلت: يريد على الصحيح المعروف من مذاهب العلماء، وإلا فقد قيل: إنه إن لم ينطق بها لم يعتبر اعتقاده وإن عاجلته المنية، وهو خلاف الصحيح، فمتى أمكنه النطق ولم ينطق، هذا قد قيل فيه أن الصحيح أنه كافر، وفيه نظر.

قال: أما إذا أتي بالشهادتين؛ ولا يشترط معها أن يقول: وأنا بـريء مـن كـل دين خلاف الإسلام، إلا أن يكون مـن الكفـار الـذين يعتقـدون أن اختـصاص

<sup>(</sup>١) في (ب) (تذكر).

<sup>(</sup>٢) انظر «جامع البيان» للطبرى (٢/ ٢٥).

رسالة نبينا محمد على العرب، فإنه لا يحكم بإسلامه إلا بأن يتبرأ، ومن أصحابنا من شرط أن يتبرأ مطلقاً، وليس بشيء، أما إذا اقتصر على قول: لا إلىه إلا الله؛ ولم يقل: محمد رسول الله، فالمشهور من مذهبنا ومذاهب العلماء أنه لا يكون مسلماً ومن أصحابنا من قال: يكون مسلماً ويطالب بالشهادة الأخرى فإن أبى جعل مرتداً.

ويحتج لهذا بقول النبي ﷺ: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فإن قالوها عصموا مني دمائهم وأموالهم»(١).

وهذا محمول عند الجمهور على قول الشهادتين [فاستغنى] (٢) بـذكر إحـديهما عن الأخرى لارتباطهما وشهرتهما.

قلت: وقد جاء أبلغ من هذا وهو أن العرب قد استغنت بحرف من الكلمة عن بقيتها في نظمها ونثرها كقول الشاعر:

## قلتُ لهَا قِفِي، قالتُ قافْ

أراد قالت: وقفت، وكقول القائل:

بـــالخير خـــيراتٌ وإنْ شراً فَـــا ولا أريــــد الــــشر أن تَـــا أراد: إن شراً فشر وإلا أن تشاء.

وإذا استغنت بحرف من الكلمة عن بقيتها حتى تغيرت صورتها وقطع بعضها عن بعض فأولى أن تستغني بإحدى الكلمتين عن الأخرى إذا كان فيها دليل على ما لم يذكر.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٥)، ومسلم (٢٣) من حديث ابن عمر والم

<sup>(</sup>٢) في (ب) (واستغنى).

ثم قال: وإذا أقر بوجوب الصلاة والصوم أو غيرهما من أركان الإسلام وهو على خلاف ملته التي كان عليها فهل يجعل بذلك مسلماً، فيه وجهان لأصحابنا، فمن جعله مسلماً قال: كلما يكفر المسلم بإنكاره يصير الكافر بإقراره [به] (۱) مسلماً، أما إذا أقر بالشهادتين بالعجمية وهو يحسن العربية فهل يجعل بذلك مسلماً فيه وجهان لأصحابنا، الصحيح منها أنه يصير مسلماً لوجود الإقرار، وهذا الوجه هو الحق ولا يظهر للآخر وجه». انتهى كلام الشيخ محيي الدين.

تنبيه: قال الشيخ أبو العباس القرطبي "صاحب المفهم" " -رحمه الله تعالى - «مذهب السلف وأئمة الفتوى من الخلق أن من صَدَّق بهذه الأمور تصديقاً جزماً -يعني الشهادتين وما تضمنها - لا ريب عنده ولا تردد ولا توقف كان مؤمناً حقيقة، وسواء كان ذاك عن براهين قاطعة أو عن اعتقادات جازمة على هذا انقضت الأعصار الكريمة، وصرحَّت به أئمة الهدى المستقيمة حتى حدثت مذاهب المعتزلة المبتدعة فقالوا: أنه لا يصح الإيهان الشرعي إلا بعد الإحاطة بالبراهين العقلية والسمعية وحصول العلم بنتائجها ومطالبها ومن لم يجعل إيهانه كذلك فليس بمؤمن ولا يجزئ إيهانه بغير ذلك، وتبعهم على ذلك جماعة من متكلمي أصحابنا كالقاضي أبي بكر، والاسفرايني، وأبي المعالي في أول قوليه.

والأول هو الصحيح، إذ المطلوب من المكلفين ما يقال عليه: إيان لقوله تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يُؤْمِن لَمْ يُؤْمِن لَا يَالَهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [الفتح: ١٣] والإيان:

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) في «المفهم» (١/ ١٤٥).

هو التصديق لغة وشرعاً، فمن صدق بذلك كله ولم يجوز نقيض شيء من ذلك فقد فقد عمل بمقتضى ما أمره الله به على نحو ما أمر الله تعالى، ومن كان كذلك فقد تقصى من عهدة الخطاب [إذ] (()) قد عمل بمقتضى السنة والكتاب، ولأن رسول الله على وأصحابه بعده والمحتلفي وأصحابه بعده والمحتلفي وأصحابه بعده والمحتلفي والم يفرقوا بين من آمن عن برهان أو عن غيره ولأنهم لم يأمروا أجلاف العرب بترديد النظر ولا سألوهم عن أدلة تصديقهم ولا أرجؤوا إيهانهم حتى ينظروا وتحاشوا عن إطلاق الكفر على أحد منهم بل سموهم المؤمنين والمسلمين وأجروا عليهم أحكام الإيهان والإسلام، ولأن البراهين التي حررها المتكلمون ورتبها الجدليون إنها أحدثها المتأخرون، ولم يخض في شيء من ذلك السلف الماضون، فمن المحال والهذيان أن يشترط في صحة الإيهان ما لم يكن معروفاً ولا معمولاً به لأهل ذلك الزمان؛ وهم من هم فهماً عن الله تعالى، وأخذاً عن رسول الله على وتبليغاً لشريعته، وبياناً لسنته وطريقته». انتهى كلام القرطبي –رحمه الله تعالى –.

وهذا لا يشك فيه منصف ولا يتوقف فيه إلا مكابر متعسف، فنسأل الله تعالى التوفيق والهداية إلى أقوم طريق.

فإن قلت: فإذا قِلنا: إنا لا يلزم النظر على ما ذكرت، فما الأولى في حق المكلف النظر أو تركه؟

قلت: لا يجوز إطلاق الجواب في ذلك بل لا بـد مـن التفـصيل والتحريـر في هذه المسألة، إذ المكلفين على أقسام ثلاثة:

<sup>(</sup>١) في (ب) (أو).

قسم مَنَّ الله تعالى عليه: بدفع الشبهة عنه وتصفية اعتقاده، وعصمته من الوسواس الذي يرد عليه، واعتقد في نفسه أن معتقده على ما هو به، فقطع عليه، فهذا قد اتفق المتكلمون على ما نقله الشيخ أبو إسحاق الإسفرايني -رحمه الله تعالى- على صحة إيهانه وأنه عالم عارف على الحقيقة.

القسم الثاني: أن تكون رتبته دون ذلك في التفهم، لكن فيه أهلية النظر وتمكن أسبابه لرجاحة عقله، وصقالة ذهنه، وسهولة قريحته، وجودة فطنته، فهذا إن لم نقل يتعين النظر عليه، فلا أقل من أن يندب إليه، لكي يخرج من الخلاف، ويكفيه من ذلك عندي عقيدة الاسفرايني أو القدسية للغزالي.

القسم الثالث: العوام، وأهل الحرف، والعجزة، ومن في نظره بلادة فالتقليد في حق هؤ لاء كاف لا ينبغي لهم التعرض إلى النظر والاستدلال لا سيها إذا خاف دخول الشبهات عليه، وتمكنها من قلبه لقلة فطنته، وعدم معرفته بوجوه إفسادها، وهذا الذي اختاره الغزالي وغيره من أئمة الدين (۱).

=

<sup>(</sup>۱) انظر «مجموع فتاوی» ابن تیمیة (۲۰ / ۲۰۲ - ۲۰۰۵)، و «درء التعارض» له (۷ / ۲۲۲) و صا بعده، و «الاعتقاد» للبیهقی (۱۱۰) و ما بعده.

وقد تعرض المصنف هنا إلى مسألة النظر والاستدلال، وهل هو من أول الواجبات على المكلف أم لا؟، ونقل في ذلك كلام الغزالي وغيره، ولم يُصب -رحمه الله تعالى- فيها ذكره. والقول بأنَّ أول الواجبات المعرفة أو النظر والاستدلال أو القصد إلى النظر إلى غير ذلك من المصطلحات، هو قول الأشاعرة والمعتزلة وغيرهم.

وأثمة السلف وأهل السنة والجهاعة كلهم متفقون على أن أول ما يؤمر ويجب على المكلف الشهادتين، وقد ردَّ أهل العلم من أهل السنة والجهاعة هذا القول واعتبروه من الأقوال المبتدعة. قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «درء التعارض» (٨/ ٣٠٧): «فإنه من المعلوم بالاضطرار أن

وقال الشيخ الإمام المحقق أبو الحسن الأبياري في كتابه «سفينة النجاة»: «اختلف [ـوا]() في الإسلام هل هو الإيهان أو غيره؟، وإن كان غيره فهل هو منفصل يوجد دونه أو يلازمه؟، فقيل: إنها اسهان مترادفان على معنى واحد، وقيل: إنها متباينان لا متلازمان، وقيل: إنها سيان ولكنها مرتبطان ويتعلق النظر بثلاثة أطراق:

=الرسول على والصحابة والتابعون، ما دعوا أحداً من الناس إلى الإقرار بالخالق وبرسله بهذه الطريقة، ولا استدلوا على أحد بهذه الحجة، بل ولا سلكوا هم في معرفتهم هذه الطريق ولا حصلوا العلم بهذا النوع من النظر والاستدلال المبتدع المحدث، الذي قد أغنى الله عنه، وظهر الغنى عنه لكل عاقل».

وقال أبو المظفر السمعاني كما في «الحجة في بيان المحجة» (٤/ ١١٧) للأصبهاني: «وهذا قول مخترع لم يسبقهم إليه أحد من السلف وأئمة الدين، ولو أنك تدبرت جميع أقوالهم وحجتهم لم تجد هذا في شيء منها ولا منقولاً من النبي على ولا من الصحابة وكذلك من التابعين بعدهم، وكيف يجوز أن يخفى عليهم أول الفرائض وهم صدور هذه الأمة والسفراء بيننا وبين رسول الله على ولئن جاز أنه يخفى الفرض الأول على الصحابة والتابعين، حتى لم يبينوه لأحد من هذه الأمة مع شدة اهتمامهم بأمر الدين، وكمال عنايتهم حنى استخرجه هؤلاء بلطيف فطنتهم في زعمهم، فلعله خفي عليهم فرائض أخر، ولئن كان هذا جائزاً فلقد ذهب الدين واندرس، لأنا إنها نبني أقوالنا على أقوالهم، فإن ذهب الأصل فكيف يمكن البناء عليه؟، فنعوذ بالله من قول يؤدي إلى هذه المقالة التي تؤدي إلى الانسلاخ من الدين، وتضليل الأئمة الماضين»، بأله من قول يؤدي إلى هذه المقالة التي تؤدي إلى الانسلاخ من الدين، وتضليل الأئمة الماضين»،

وقال شيخ الإسلام في «المجموع» (١٦/ ٣٣٠): «وقد اتفق سلف الأمة وأثمتها وجمهور العلماء من المتكلمين وغيرهم على خطأ هؤلاء في ايجابهم هذا النظر المعين، وفي دعواهم أن المعرفة موقوفة عليه، إذ قد علم بالاضطرار من دين الرسول ﷺ أنه لم يوجب هذا على الأمة ولا أمرهم به، بل ولا سلكه هو ولا أحد من سلف الأمة في تحصيل هذه المعرفة».

وانظر «درء التعارض» (٧/ ٣٥٢)، و«الفصل» لابن حزم (٢/ ٣٢٧).

(١) ساقط من (ب)، وانظر ترجمته في «شجرة النور الزكية» لمخلوف (١/ ١٦٦، ٥٢٠).

أحدها: في مقتضى اللفظين في وضع اللسان.

والثاني: في وضعهما في لسان الشرع.

والثالث: في الأحكام المترتبة عليها.

النظر الأول: ما يتعلق بفهم اللغة، والإيهان في وضع اللغة: عبارة عن التصديق، قال الله تعالى في قصة بني يعقوب علي (وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوَكُنَا صَدِقِينَ ﴾ [يوسف:١٧]، أي: بمصدق لنا، والإسلام: عبارة عن الاستسلام والإذعان والانقياد، وترك التمرد والعناد والإباء.

ومحل التصديق القلب، واللسان ترجمان، أما الاستسلام فيتعلق بجميع أعضاء الإنسان من القلب والجوارح واللسان، فإن كان تصديق القلب فهو تسليم له، وقد يصح أن يستسلم ظاهره، وباطنه ممتنع، وهو فعل المنافقين، فإذن لفظ الإسلام المطلق يتناول القلب واللسان جميعاً، فيكون الإسلام على هذا أعم، وإن أطلق الإسلام على الاستسلام بالجوارح، وأطلق الإيهان على الإيهان بالقلب تباين اللفظ والمعنى والمحل جميعاً، وأما استعمال الشرع هاتين اللفظتين فقد استعملها للترادف والتباين والتداخل، أما الترادف فقوله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجَنَا مَن الاتفاق إلا بيت واحد، وهو بيت لوط وبناته (١٠)، وقال تعالى: ﴿ فَمُلِيم وَمُّلُوا إِن كُمُمُ الونس: ١٨٤).

<sup>(</sup>١) انظر «جامع البيان» الطبري (٢/٤)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ١٧٥).

وقال ﷺ: «بني الإسلام على خمس»(١)، وسئل مرة أخرى عن الإيهان فأجاب بهذه الخمس.

وأما الاختلاف فقوله تعالى: ﴿ قَالَتِ ٱلأَمْرَابُ اَمَنَا قُل لَمْ تُوْمِنُوا وَلَكِن مُولُوا أَسَلَمْنَا ﴾ [الحجرات: ١٤] معناه: استسلمنا في الظاهر، فأراد بالإيهان هنا: تصديق القلب فقط، وبالإسلام: الاستسلام ظاهراً باللسان والجوارح.

وفي حديث جبريل على الله عن الإيهان فقال على: «أن تعومن بالله وملائكته وكتبه ورسله وبالبعث بعد الموت وبالحساب وبالقدر خيره وشره»، فقال: فها الإسلام؟، فذكر الخصال الخمس، فعبر بالإسلام عن تسليم الظاهر بالقول والعمل.

وفي حديث سعد أنه على أعطى رجلاً عطاءً ولم يعط الآخر فقال له سعد: يا رسول الله؛ تركت فلانا لم تعطه وهو مؤمن، فقال رسول الله على: «أو مسلم»، فأعاد عليه فأعاد رسول الله على الله على الماء أنه سُئل وقيل: أي الأعمال أفضل؟، فقال: «الإسلام»، فقيل: أي الإسلام أفضل؟، قال: «الإيمان»(٣)، وهذا

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٤٧٨)، ومسلم (١٥٠) من حديث سعد ﷺ.

<sup>(</sup>٣) لم أجده بهذا اللفظ، وأخرج أحمد في «المسند» (٤/ ١١٤) من طريق عبدالرزاق عن معمر عن أيوب عن أبي قلابة عن عمرو بن عبسة قال: قال رجل يا رسول الله؛ ما الإسلام؟، قال: «أن يسلم قلبك لله عز وجل، وأن يسلم المسلمون من لسانك ويدك»، فقال: فأي الإسلام أفضل؟، قال: «الإيمان»، قال: وما الإيمان؟، قال: «تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت»، قال: فأي الإيمان أفضل؟، قال: «الهجرة»، قال: فما الهجرة؟، قال: «تهجر السوء»، قال: فأ

دليل على التداخل، وهذا وفق الاستعمال في اللغة، فإن الاستسلام المطلق إذا حصل استسلمت الجوارح والقلب جميعاً.

فإذن للترادف والتداخل والتباين وجه صحيح في اللغة على ما قررناه، وإطلاق في الشرع [على ما حققناه](١).

[و](١) أما أحكام هذه الألفاظ فالنظر في حكمين، حكم في الدنيا وحكم في الأخرة.

أما الأخرى: فالإخراج من النار، ومنع التخليد.

قال رسول الله ﷺ: «يخرج من النار من في قلبه مثقال ذرة من إيهان» (٢٠)، وقد اختلفوا في أن هذا الحكم على ما يترتب؟، فمن قائل يقول: إنه مجرد العقد، ومن قائل يقول: أنه عقد بالقلب وشهادة باللسان، ومن قائل يقول: يزيد وهو العمل بالأركان.

ونحن نكشف الغطاء عنه، فمن جمع بين هذه الثلاث فلا بد أن مستقره الجنة، وهذه درجة.

<sup>=</sup>الهجرة أفضل؟، قال: «الجهاد»، قال: وما الجهاد؟، قال: «أن تقاتل الكفار إذا لقيتهم»، قال أي المجهاد أفضل؟ قال: «من عقر جواده وأهريق دمه» »، قال رسول الله على الله عملان هما أفضل الأعمال إلا من عمل بمثلهم: حجة مبرورة أو عمرة».

ورجاله كلهم ثقات.

قال الهيثمي في «المجمع» (١/ ٥٩): «رواه أحمد والطبراني في الكبير بنحوه ورجاله ثقات»، فلعل المصنف نقل الحديث بالمعنى، والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>۱) ساقط من (ب). (۲) أخرجه مسلم (۱۹۳/ ۳۲۵).

## الحديث الثاني

الدرجة الثانية: أن يوجد اثنان وينقص الثالث، وهو القول والعقد وبعض الأعمال، ولكن ارتكب صاحبه كبيرة أو بعض الكبائر فعند هذا قالت المعتزلة: خرج بهذا عن حكم الإيمان ولم يدخل في الكفر، بل اسمه الفاسق وهو مخلد في النار، وهذا باطل، إذ قال رسول الله على الله الشاعتي الأهل الكبائر من أمتي (١٠).

وجاء: «وأخرجوا من النار من قال لا إله إلا الله»(٢)، والإجماع على أنه لا يخلد في النار إلا [الكفار](٢).

١ – فأما رواية جابر ﷺ:

فأخرجها ابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٢٥٥)، رقم (٣٩٦)، والترمذي في «السنن» (٢٥٥٣ تحفة)، وابسن ماجه (٤٣١٠)، وابسن حبان (٢٤٦٧)، والآجسري في «السشريعة» (٧٧٨) تحفة)، وابسن ماجه في «الحلية» (٣/ ٢٣٣) رقم (٣٨١٠) كلهم من طرق عن جعفر بن محمد عن أبيه عن جابر فذكره مرفوعاً.

وإسناده صحيح رجاله كلهم ثقات، وفي إسناد الترمذي محمد بن ثابت بن جعفر، وقد تابعه زهير بن محمد العنبري عند ابن حبان (٦٤٦٧).

٢ - وأما رواية أنس بن مالك ﷺ:

أخرجها الترمذي (٢٥٥٢)، والبيهقي في «الكبرى» (٨/ ٣٢)، والآجري في «الشريعة» (٧٨٤)، وابن خزيمة في (التوحيد) (٣٩٢) (٢/ ٢٥١)، وابن حبان (٦٤٦٨ - الإحسان)، كلهم من طرق عن عبدالرزاق عن معمر عن ثابت عن أنس فذكره.

وإسناده صحيح رجاله كلهم ثقات.

وأخرجه أبو داود (٤٧٣٩)، وأحمد (٣/ ٢١٣)، والآجري (٧٨١)، وابن خزيمة (٣٩٣) كلهم من طرق عن أشعث الحدان من أنس فذكره مرفوعاً.

والحديث صحيح بمجموع طرقة.

وقال شيخنا الألباني في «صحيح الجامع» (٣٧١٤): «صحيح».

(٢) أخرجه مسلم (١٨٢) من حديث أبي سعيد الخدري على الله المري المناقبة .

(٣) في (ب) (الكافر).

<sup>(</sup>١) رواه جابر وأنس ﷺ:

الدرجة الثالثة: أن يوجد التصديق من القلب والشهادة باللسان دون أعال الجوارح، وقد اختلفوا في حكمه فقال أبو طالب المكي (١): العمل من الإيان، واستدل بأدلة تشعر بنقيض غرضه، إذ قال: قال الله تعالى: ﴿ اللَّهِ يَعَالَى: ﴿ اللَّهِ عَالَمُنُوا وَعَمِلُوا اللَّهُ عَالَى: ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

والعجب أنه ادعى الإجماع على هذا، وهو مع ذلك ينقل قوله على: «لا يكفر أحد إلا بجحوده ما أمر به» (۲) ، وينكر على المعتزلة قولهم بالتخليد في النار بسبب الكبائر، وهو غير قائل بمذهب المعتزلة، إذ يقال له: من صدق بقلبه وشهد بلسانه ثم مات في الحال فهو في الجنة؛ فلا بد أن يقول: نعم، وفيه حكم بوجود الإيهان دون العمل نزيد فنقول: لو بقي حتى دخل عليه وقت صلاة واحدة فتركها ثم مات أو زنا، فهل يخلد في النار؟، فإن قال: نعم، فهو مراد المعتزلة، وإن قال: لا، فهو تصريح بأن العمل ليس ركنا من الإيهان ولا شرطاً، هذا إذا ترك العمل معترفاً بوجوبه، وإن ترك العمل مع الجحد فهو كافر بجحد الأمر الضرورى المتواتر.

<sup>(</sup>١) هو الإمام الزاهد العارف شيخ الصوفية، أبو طالب محمد بن علي بن عطية الحارثي، مات سنة ٣٨٦ هـ - رحمه الله تعالى-.

ترجمته في «تاريخ بغداد» (٣/ ٣٠٢)، و «وفيات الأعيان» (٤/ ٣٠٣)، و «السير» (١٦/ ٥٣٦).

<sup>(</sup>۲) لم أجده، وبالجملة فأبو طالب ينقل في كتابه «قوت القلوب» أحاديث ضعيفة وباطلة كثيرة. انظر عنه وعن كتابه «تلبيس إبليس» لابن الجوزي (١٦٤)، و «مجموع الفتاوى» لابن تيمية (١٦٤).

وقد ذهب بن حبيب (۱) إلى أن تارك الصلاة كافر، ولم يفرق بين من تركها جحوداً أو امتناعاً، والصحيح ما قدمناه (۲).

الدرجة الرابعة: أن يوجد التصديق بالقلب، [وقبل] (٢) التمكن من النطق باللسان بأن مات فهل نقول: مات مؤمنا بينه وبين الله تعالى؟

الصحيح أنه مات مؤمناً؛ إذ قال رسول الله على « يخرج من النار من في قلبه مثقال ذرة من إيمان»، وهذا قلبه ممتلئ بالإيمان، ولم يشترط في حديث جبريل عليك في الإيمان إلا التصديق بالله وملائكته واليوم الآخر.

الخامسة: أن يصدق بالقلب ويساعده من العمر مهلة يُمكنه النطق بكلمتي الشهادة وعلم وجوبها، ولكن لم ينطق بها، وهذا قد اختلف فيه وقد قررنا أن الصحيح عندنا أنه لا يكون مؤمناً، وقد قُرر ذلك فيها تقدم فلا نعيده.

السادسة: أن يقول بلسانه: لا إله إلا الله، ولم يصدق بقلبه، فلا شك أن هذا في الدار الآخرة من الكفار وأنه مخلد في النار، وهو في الدنيا [يجري] عليه أحكام أهل الإسلام لأن قلبه ما نطلع عليه، وعلينا أن نظن أنه ما قاله بلسانه [إلا] وهو يعتقده بقليه.

<sup>(</sup>١) هو عبدالملك بن حبيب بن سليهان بن هارون القرطبي الأندلسي الألبيري. ولد سنة ١٧٤ هـ، ومات سنة ٢٣٨هـ - رحمه الله تعالى-.

ترجمته في «ترتيب المدارك» (٤/ ١٢٢)، و «السير» (١٠٢/ ١٠٢)، و «بغية الوعاة» (١٠٩/٢).

 <sup>(</sup>۲) انظر «الاستذكار» لابن عبدالبر (٥/ ٣٤١) وما بعده، و «بدایة المجتهد» (١/ ٨٧)، و «المغني»
 (۲/ ۲٤٤) و (٨/ ١٣١)، و «شرح النووي» لمسلم (٢/ ٧٠)، و «نيل الأوطار» (١/ ٨٧).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (قبل). (٤) في (ب) (تحري).

<sup>(</sup>٥) ساقط من (ب).

لكن يبقى أمر ثالث وهو: أنه إذا مات له قريب مسلم في حال نفاقه ثم صح بعد ذلك إيهانه بقلبه فهل يحل له ميراثه بينه وبين الله تعالى أو نكح مسلمة ثم صدق هل يلزمه إعادة النكاح؟، هذا فيه نظر؛ فيحتمل أن نقول: أحكام الدنيا منوطة بالقول الظاهر ظاهراً وباطناً، ويحتمل أن يقال: أن يناط بالظاهر في حق غيره لأن باطنه غير ظاهره لغيره وباطنه ظاهر لنفسه بينه وبين ربه.

والأظهر والعلم عندالله تعالى أنه لا يحل له ذلك الميراث وإعادة النكاح(١١).

ويشبه هذه المسألة (٢٠): ما إذا شهد شهود على رجل بالطلاق فحكم الحاكم بالشهادة ورجل يعرف أنهم شهود زور فهل يحل له تزويج هذه المرأة ؟.

قال أبو حنيفة: يجوز له النكاح استناداً لحكم الحاكم.

والصحيح أنه لا يجوز، إذ قال رسول الله ﷺ: «إنكم تختصمون إلى ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض فاقضي له على نحو ما اسمع فمن قضيت له بشيء من حق أصبته فلا يأخذه، فإنها أقطع له قطعة من النار "(")، وقد كان حذيفة لا يصلي على المنافقين؛ وكان عمر يتحرى ذلك ولا يحضر إذا لم يحضر حذيفة (1).

<sup>(</sup>١) هذا إن جعلناه كالمرتد فيصح ما قاله المصنف هنا.

وانظر حول المرتد وما يتعلق به من أحكام «المغنى» (٨/ ١٢٨) و(٨/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٢) انظر «المغنى» (٩/ ٩٥) وما بعده، و «الحاوى الكبير» للماوردى (٦٤/ ٢١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٤٥٨)، ومسلم (١٧١٣) من حديث أم سلمة عليه .

<sup>(</sup>٤) انظر «الاستيعاب» لابن عبدالبر (١٣٨).

والقول في المسألة لا يبلغ مبلغ القطع، وإن كانت هذه المسائل تُدكر في فن الكلام، وليس كل ما يذكر في الكلام قطعياً، وإنها هذه المسائل فقهية تثبت بالأقيسة والأخبار والعمومات.

أما المرجئة الذين اعتمدوا على محض القول فقد تمسكوا بقوله تعالى: ﴿ وَمَن بُوْمِنُ بُوْمِنُ وَمُونَ بُوْمِنُ وَمُن بُوْمِنُ وَمَن بُوْمِنُ وَمَن بَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

<sup>(</sup>١) قال الزجاج في «معاني القرآن» (٥/ ٣٣٦): «وليس كما ظنوا، هذه نار موصوفة بعينها لا يصلى هذه النار إلا الأشقى الذي كذب وتولى».

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

بأن العصاة يعذبون ولو لم يغفر لمن ترك الواجبات وفعل المحرمات لما كان لوجوب تلك وتحريم هذه معنى، إذ يستوي فعلها وتركها بالإضافة إلى الخوف والذم واللوم وإن كان يرتفع بها [في] (١) الدرجات فلتكن كلها في قسم المندوبات [وتخرج] (١) عن كونها واجبات ومحرمات، وقوله تعالى: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا لَكَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتَّنَا مَقْضِيًّا ﴿ وَإِن مِنكُمْ الَّذِينَ النَّقَوا وَنَذَرُ الظّلِينِ فِيها] (٣) جِرْبًا ﴾ [مريم: ٧١-٧١].

فهذه الآيات والأخبار تدل على المؤاخذة بالمعاصي، وقد حصل الإجماع على أن جماعة من أهل الإسلام يدخلون النار ثم يخرجون بالشفاعة منها. انتهى كلام الأنباري -رحمه الله [تعالى](١)-.

مسألة: اختلف السلف وغيرهم إذا سُئل إنسان فقيل له: أنت مؤمن؟، هل يطلق فيقول: مؤمن، أو لا بد من التقييد بالمشيئة؟.

والصحيح جواز الإطلاق.

واستشكل بعض أصحابنا التقييد فقال: الشرط يدل على عدم الإطلاق وحصول توقف [عن] (4) الجزم بالقضية، والتوقف عن الإيمان شك، والشك كفر.

قلت: لكن تؤول التقييد على أربعة أوجه:

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (ويخرج).

<sup>(</sup>٣) بدل ما بين معقوفتين في (ب) (إلى قوله).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (علي).

الأول: [للاحتراز](١) من الجزم؛ إذ فيه تزكية النفس، وقد قبال تعمالى: ﴿ فَلَا تُرَكُّوا أَنفُسَكُمْ قَدِينَ يُرَكُّونَ أَنفُسَهُم ﴾ [النساء: ٤٩]، وقبل لحكيم: ما الصدق القبيح؟، فقال ثناء [المرء](١) على نفسه.

الثاني: أن يذكر الاستثناء تعظيماً لله تعالى وتبركاً بذكره كما قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقُولُنَّ لِشَاعَ وَإِنِّ مَا عَدًا ﴿ وَلَا تَعَالَى فَيما أَخْبَرِ انه لَقُولُنَّ لِشَاعَ وَإِنِّ مَا عَدًا ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللهُ اللهُ الكهف: ٢٤]، وقال تعالى فيما أخبر انه سيفعله: ﴿ لَتَدَّفُكُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامُ إِن شَآءَ اللهُ عَامِنِينَ ﴾ [الفنح: ٢٧]، وإن كان خبره تعالى صدقاً قطعاً لا يدخله الاحتمال والتردد؛ ولكن تعليهاً وتأديباً لعباده في صرف الأمور كلها إلى مشيئته تعالى.

الثالث: أن يرجع الاستثناء إلى الكهال، فكأنه يقول: أنا كامل الإيهان إن شاء الله تعالى كهاله، لا سيها وقد جاء أن الرياء شرك أصغر أو شرك خفي، وقد [قيل] (٣): من كهال الإيهان استواء السر والعلانية وذلك قليل، وأبعد الناس عن النفاق من يتخوفه وأقربهم إليه من يقول: أنا بريء منه (١٠).

الرابع: أن يكون ذلك بالنظر إلى الخاتمة لأنه لا يدري أيدوم على إيهانه [أم] (٥) يصرف عنه عند الموت، والعباذ بالله.

<sup>(</sup>١) (الاحتراز). (١) في (ب) (المؤمن).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (قال).

<sup>(</sup>٤) وقد بوَّب البخاري في صحيحه من كتاب «الإيهان»، باب: خوف المؤمن أنه يجبط عمله وهـو لا بشعر، وذكر آثاراً متعلقة في هذا الباب.

وانظر «الفتح» لابن رجب (١/ ١٩٢) وما بعده.

<sup>(</sup>٥) في (ب) (أو).

اللهم إني أستودعك إيهاني يا من لا تخيب لديه الودائع، وحسبنا الله ونعم الوكيل.

وقال النخعي: «إذا قيل لك: مؤمن أنت؟، فقل: لا إله إلا الله»، وقال مرة: «قل أنا لا أشك في الإيهان؛ وسؤالك إياي بدعة»(١).

وقال الثوري: «نحن مؤمنون بالله وملائكته وكتبه ورسله وما ندري ما نحن عند الله».

وعند الشافعية خلاف غريب في الكافر، فقال بعضهم: يقال [هـو] (٢) كافر ولا يقال: إن شاء الله، نظراً إلى الخاتمـة، والله أعلم (٢).

<sup>(</sup>١) هو من كلام سفيان، كما في «السنة» للخلال (٢/ ٢٠٢)، و«الشريعة» للآجري (٢/ ٦٠).

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) والصواب في مسألة الاستثناء في الإيهان جواز ذلك إن أراد استثناء العمل أما إن أراد استثناء أصل الإيهان فلا يجوز، وعليه يحمل كلام من بدَّع قائله.

وهو مذهب الإمام أحمد وغيره من الأئمة، انظر «الإبانة» لابن بطة (٢/ ٧٦٠)، و «السريعة» للآجري (٢/ ٢٥٠) وما بعده، و «السنة» للخلال (٢/ ٥٩٣) وما بعده، وقال الآجري في «الشريعة» (٢/ ٢٥٧): «هذا طريق الصحابة والتابعين لهم بإحسان، عندهم أن الاستثناء في الأعمال لا يكون في القول والتصديق في القلب، وإنها الاستثناء في الأعمال الموجبة لحقيقة الإيمان»، ثم قال: «وهذا مذهب كثير من العلماء، وهو مذهب أحمد بن حنبل».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في كتاب «الإيهان» (٤١٩): «وأما مذهب السلف أصحاب الحديث، كابن مسعود وأصحابه، والثوري، وابن عيبة، وأكثر علماء الكوفة، ويحيى بن سعيد القطان فيما يرويه علماء أهل البصرة، وأحمد بن حنبل وغيره من أثمة السنة فكانوا يستثنون في الإيهان، وهذا متواتر عنهم، ولكن ليس في هؤلاء من قال: أنا استثني لأجل الموافاة، وأن الإيهان إنها هو اسم لما يوافي به العبد ربه، بل صرح أثمة هؤلاء بأن الاستثناء إنها هو لأن الإيهان يتضمن فعل الواجبات فلا يشهدون بالبر والتقوى».

الوجه التاسع من الكلام على الحديث: قوله عليه [الصلاة](١) والسلام: «أن تشهد أن لا إله إلا الله »:

معنى تشهد هنا: تعلم، وقوله تعالى: ﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ﴾ [آل عمران:١٨]، أي: أعلم خلقه (٢) أنه لا إله إلا هو، وإنها جاء بلفظ الشهادة دون العلم (٣)، لأن الشهادة أبلغ من العلم، إذ كل شهادة علم، وليس كل علم شهادة.

وأن الأولى: مصدرية، أعني في قوله: «أن تشهد»، والثانية: مخففه من الثقيلة، أعني في قوله: «أن لا إله إلا الله»، والأصل: أنه لا إله إلا الله.

العاشر: قوله: «وأن محمداً رسول الله»:

(١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) انظر «جامع البيان» للطبري (٣/ ٢٨٤)، و«أحكام القرآن» للقرطبي (٢/ ٢٨)، و«معاني القرآن» للزجاج (١/ ٣٨٥)، و«التفسير الكبير» لإبن تيمية -جمع عبدالرحمن عميرة – (٣/ ١٤٣)، و«مفردات القرآن» (٢٧٢) للراغب الأصفهاني.

<sup>(</sup>٣) قال ابن القيم في «مدارج السالكين» (٣/ ٣٤٢): «فإن الشهادة تتضمن كـلام الـشاهد، وخـبره وقوله، وتتضمن إعلامه وإخباره وبيانه فلها أربع مراتب:

فأول مراتبها: علم ومعرفة، واعتقاد لصحة المشهود به وثبوته.

وثانيها: تكلمه بذلك ونطقه به وإن لم يعلم به غيره، بل يتكلم هو به مع نفسه ويذكرها وينطق بها، أو يكتبها.

وثالثها: أن يُعلم غيره بها شهد به، ويخبره ويبينه له.

ورابعها: أن يلزمه بمضمونها ويأمره به، فشهادة الله سبحانه لنفسه بالوحدانية والقيام بالقسط تضمنت هذه المراتب الأربعة: علم الله سبحانه بذلك، وتكلمه به، وإخباره به، وأمرهم به والزامهم به».

ولم يذكر الإيهان بجميع الأنبياء والمرسلين والملائكة والكتب المنزلة للعلم بذلك كها تقدم في قوله عليه [الصلاة] (۱) والسلام: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله الله الله الله وأن ذلك محمول عند الجمه ورعلى قول الشهادتين واستغنى بأحديها عن الأخرى لارتباطها وشهرتها، فإن من آمن بالله تعالى ورسوله على فهو مؤمن بكل ما جاء به رسول الله على من كتاب وسنة، والكتاب والسنة مشتملان على وجوب الإيهان بكل ما ذكر من الأنبياء والمرسلين والملائكة والكتب المنزلة فرمز على الأنهان الماسية المالائكة والكتب المنزلة فرمز على الأناس] الخديث، إلى الشهادة سائر ما تقدم، كها رمز بقوله: «أمرت [أن أقاتل الناس] (۱) الحديث، إلى الشهادة الأخرى.

تنبيه: اعلم أنه يجب الإيهان بجميع ملائكة الله تعالى وكتبه ورسله إيهاناً كليا فمن ثبت [بعينه] كالميان وميكائيل وإسرائيل، وملك الموت، وجب الإيهان به عيناً، ومن لم يعرف اسمه آمنا به إجمالاً.

الحادي عشر: قوله عليه [الصلاة ](١) والسلام: « وتقيم الصلاة »:

اختلف المفسرون في قول على: ﴿ وَأَقِيمُوا الْعَمَلُونَ ﴾ [البقرة: ٤٣] فقيل: إقامتها الدوام عليها، وقيل: هو الإتيان بشروطها وأركانها وسائر واجباتها، ونحو ذلك، وقيل: المراد الإقامة: أخت الأذان، وهو بعيد جداً، وهذا القول الثالث المستبعد سمعته من الشيخ علم الدين العراقي -رحمه الله تعالى - ولم أره

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب). (٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب). (٤) في (ب) (تعينه باسمه).

مسطوراً (۱) ، والمختار في اشتقاق لفظ الصلاة أنها من الدعاء، وعليه أكثر أهل العربية والفقه.

وقيل: لأنها ثانية السهادتين وتاليتهما؛ كالمصلى من السابق في الحلبة، واستضعف، وقيل: بل هي من الصلوين، وهما عرقان مع [الردفين] (٢)، وقيل: عظمان ينحنيان في الركوع والسجود، وبه سمي المصلي من الخيل لأن أنف يأتي ملاصقاً صِلوي السابق، ومنه كتبت بالواو في المصحف وقيل: بل من الرحمة، ومنه صلاة الله على عباده أي: رحمته.

وقيل: أصلها الإقبال على الشيء [تقرباً] (٣) إليه، وقيل: معناها اللزوم من قولهم: صلى بالنار، وقيل: الاستقامة من قولهم: صليت العود على النار إذا قومته، والصلاة تقوم العابد على طاعة الله تعالى (٤)، وقد أشبعت القول في ذلك في «رياض الإفهام في شرح عمدة الأحكام».

وأما في الشرع: فهي أفعال مخصوصة بشروط في أزمنة مخصوصة.

الثاني عشر: قوله عليه الصلاة والسلام: «وتؤتي الزكاة»:

«الزكاة» تطلق لغة بمعنى: النهاء، وبمعنى: الطهارة.

<sup>(</sup>١) انظر هذه الأقوال في «جامع البيان» للطبري (١/ ١٥٣)، و«تفسير ابسن أبي حاتم» (١/ ٣٧)، و «معالم التنزيل» (١/ ٤٧)، و «أحكام القرآن» للقرطبي (١/ ١١٥).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (الردف).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (تقريباً).

<sup>(</sup>٤) انظر «المفردات» للراغب (٢٨٧ - ٨٨)، و «أحكام القرآن» للقرطبي (١/ ١١٨).

فمن الأول: قولنا: زكا الزرع، أي نها.

ومن الثاني: قوله تعالى: ﴿وَتُزَكِّهِم عِهَا ﴾ [التوبة: ١٠٣]، و ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَن زُكُّنهَا ﴾ [الشمس: ٩]، أي: طهرها من دنس المعاصي والمخالفات، وعليه قوله تعالى: ﴿وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنهَا ﴾ [الشمس: ١٠]، أي: أهملها بالمعاصى.

وأُورد على الأول: أن الزكاة إخراج من المال ونقص محسوس فكيف يكون نهاءً؟(١).

وأجيب: بأنها وإن كانت نقصاً في الحال فهي تنمي في المال وتزيد في إصلاح المال، وقيل: يزكوا عند الله أجرها وينمى كما في الحديث الآخر: «حتى تكون كالجبل العظيم»(٢).

وأما معنى الطهارة فيها: فلأنها تطهر النفس من رذيلة البخل وغيره، وقد قيل: من أدى زكاة ماله لا يسمى بخيلاً.

قال القاضي عياض (٢): «وقيل: سميت زكاة: لأنها تزكي صاحبها؛ تشهد بصحة إيهانه [وتطهره](٤)، كما قال تعالى: ﴿خُذُمِنْ أَمْوَالِمْ مَسَدَقَةُ تُطُهِرُهُمْ وَتُزْكِمِهم

<sup>(</sup>١) قال القاضي عياض في «إكمال المعلم» (٨/ ٥٥): «قوله: «ما نقصت صدقة من مال»، فيه وجهان: أحدهما: أنه بقدر ما نقص منه يزيده الله فيه وينميه ويكثره.

والثاني: أنه وإن نقص في نفسه ففي الثواب والأجر عنها ما يجبر ذلك النقص بإضعافه»، وانظر «الاستذكار» (٢٧/ ٤٢٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٠١٤)، وأحمد (٢/ ٧٣٨) من حديث أبي هريرة على قال: قال رسول الله على: «ما تصدق أحد بصدقة من طيّب؛ ولا يقبل الله إلا طيباً، إلا أخذها الرحمن بيمينه وإن كانست تمرة، فتربوا في كف الرحمن حتى تكون أعظم من الجبل كما بُربي أحدكم فلوه أو فصيله».

<sup>(</sup>٣) انظر «إكمال المعلم» (٣/ ٤٥٧). (٤) في (ب) (تطهيره).

يَا ﴾ [التوبة: ١٠٣]، وقيل: سميت بذلك: لأنها طاعة وإخلاص، وقيل في قوله تعالى: ﴿لاَيُوْتُونَ الزَّكَوْةَ ﴾ [فصلت: ٧]، لا يشهدون أن لا إله إلا الله (١٠)، فعبر عن أحد المتلازمين بالآخر من حيث أن الزكاة ملازمة للإيهان، ولأن مخرجها لا يخرجها إلا من إخلاصه وصحة إيهانه لما جبلت عليه النفوس من الشح بالمال وحبه، ومنه قوله ﷺ: «والصدقة برهان» (١)، وقيل: لأنها تزكي المال وتطهره، إذ لو لم [يخرج] (١) منه [لأخبئته] وأبقت فيه أوساخه.

وأما تسميتها: صدقة فمن الصدق، إذ هي دليل على صحة إيهانه وصدق باطنه فيه مع ظاهره، و[قد] (٥) [قيل] (٦) تسمى بذلك لتصديق صاحبها أمر الله تعالى بإخراجها.

وسماها الشرع أيضاً: حقاً؛ فقال: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ بِيَوْمَ حَصَادِمِهِ ﴾ [الأنعام:١٤١].

ونفقة؛ بقوله تعالى: ﴿ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ [التوبة:٣٤].

وعفواً؛ لقوله تعالى: ﴿ خُذِ ٱلْمَغَّرُ ﴾ [الأعراف:١٩٩].

وبينَ السلف وأهل التفسير اختلافٌ في مراده سبحانه وتعالى بهذه

<sup>(</sup>١) هو من "تفسير ابن عباس"، أخرجه الطبري (٢٤/١٧)، وانظر تعقب الطبري على ذلك.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٢٣)، وأحمد (٥/ ٣٤٢) من حديث أبي مالك الأشعري على المناب

<sup>(</sup>٣) في (ب) (تخرج).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (أخبثه) وهو الصواب كما في «الإكمال».

<sup>(</sup>٥) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٦) زيادة من (ب).

## الحديث الثاني

الكلمات (١)، قال الإمام أبو عبدالله (٢): «وقد أفهم الشرع [أنها] (٢) شرعت للمواساة وأن المواساة إنها تكون فيها له من الأحوال ولهذا حُدَّ [النصاب]» (٤)،

(۱) ورد في تفسير العفو حديث، فأخرج الطبري (۱۰۰۷)، وابسن أبي حاتم في «التفسير» (۱۲۳۸) رقم (۸۲۸۲)، وابن أبي الدنيا في «مكارم الأخلاق» (۲۵) كلهم من طريق سفيان بن عبينة عن أبي قال: لما أنزل الله على نبيه على نبيه و أَمْرُ الْمَغْوَ وَأَمْرُ بِاللَّمْ فِي وَأَعْرِضَ عَنِ الْجَنِهِلِينَ ﴾ قال النبي على: «ما هذا يا جبريل؟، قال: إن الله يأمرك أن تعفو عمن ظلمك وتعطي من حرمك وتصل من قطعك».

قلت: وإسناده ضعيف مرسل، قال ابن حجر في «الكاف الشاف» (٢٠٤): «وهذا منقطع»، وقال في «الفتح» (٢/ ٢٨٩): «وهذا مرسل على كل حال».

## ننبيه:

أولاً: وقع تصحيف في اسم (أُبي) فوقع عند الطبري (أُبي) وعند ابن أبي حاتم (أمي) وكذا عند ابن أبي الدنيا.

وفي «تفسير ابن كثير» (٢/ ٢٨٩ – طبعة المعرفة) نقل إسناده ابن كثير فذكر أبي.

وفي «تفسير ابن كثير» (٦/ ٤٥٠ – طبعة أو لاد الشيخ) نقل إسناده فذكر أمي!.

أما ابن حجر فذكر في «الكاف الشاف» أنه أبي المرادي.

وأما ما نقله المصنف بأن معنى ﴿ خُلِو ٱلْعَنْوَ ﴾ أي: الزكاة، فأخرج ذلك الطبري في «التفسير» عن ابن عباس (١٢٠٦٦) (٩/ ٢٠٥)، وعن السدى والضحاك.

والصواب أنها نزلت في أخذ ما عفي من أخلاق الناس، فأخرج البخاري في «صحيحه» (٤٦٤٣) عن عبدالله بن الزبير قال: «ما أنزل الله إلا في أخلاق الناس».

وأخرج أيضاً (٤٦٤٤) عن ابن الزبير قال: «أمر الله نبيه ﷺ أن يأخذ العفو من أخلاق الناس».

(٢) يقصد الإمام المازري صاحب كتاب «المعلم بفوائد مسلم»، وما زال النقل من «الإكمال» للقاضي عياض.

(٣) في (ب) (إنها). (٤) في (ب) (النصب).

وكأنه لم ير فيها دونها محملاً لذلك ثم وضعها في الأموال النامية العين والحرف والماشية، فمن ذلك ما ينمى بنفسه كالماشية والحرث، ومنه ما ينمى بتغير عينه وتقليبه كالعين، والإجماع على تعلق الزكاة بأعيان هذه المسميات، وأما تعلق الزكاة بها سواها من العروض، ففيها للفقهاء ثلاث أقوال:

فأبو حنيفة يوجبها على الإطلاق، وداود يسقطها، ومالك يوجبها على [المدين ](١) على شروط معلومة من مذهبه.

قلت: ويحتج لأبي حنيفة بعموم قوله تعالى: ﴿ غُذَمِنَ أَمَوَلِمَ صَدَقَةً ﴾ [التوبة: ١٠٣]، ومالك حمله على ما كان للتجارة دون القنيه، ويحتمل أن يحتج لداود بقول عليه الصلاة والسلام: (إنها الزكاة في الأموال النامية)، الحديث (٢).

الثالث عشر: قوله عليه [الصلاة] (٣) والسلام: «وتصوم رمضان»:

الصوم في اللغة: الإمساك والكف، يقال: صام الرجل إذا [وقف]() عن السير، وصام النهار إذا وقف سير الشمس فيه.

وقال الجوهري(°): «إذا قام قائم الظهيرة، وصام الرجل إذا سكت عن الكلام».

ومنه قوله تعالى: ﴿إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْنَ مَوْمًا [فَلَنْ أُكَيِّمَ ٱلْيَوْمَ إِنسِيًّا] (١) ﴾ [مريم:٢٦].

<sup>(</sup>١) في (ب) (المدبر).

<sup>(</sup>٢) لم أجده بهذا اللفظ، والله أعلم، وانظر «فقه الزكاة» للقرضاوي (١/ ١٣٩) وما بعده.

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب). (أمسك).

<sup>(</sup>٥) في «الصحاح» (٤/ ١٥ ٩٧). (٦) ما بين معقوفتين ساقط من (ب).

وقال الشاعر:

خيل صيام وخيل غير صائمة تحت العجاج وأخرى تعلك اللجا

وأما معناه في الشرع [هو] (۱): الإمساك عن شهوتي البطن والفرج بنية قبل الفجر أو معه إلى غروب الشمس، فإن كان ذلك في زمن الحيض أو النفاس أو يومي العيد سمي صوماً فاسداً، ويدل عليه أنه عليه الصلاة والسلام: «نهى عن صيام يوم الفطر» (۱)، فسماه صوماً، وكذلك نقول: صلاة أيام الحيض حرام فنسميها صلاة.

وأما تفصيل القول في شهوتي البطن والفرج وبيان المفسد وغير المفسد والنيـة وحقيقتها ووقتها فمبسوط في كتب الفقه.

الرابع عشر: فيه دليل على أنه يقال: رمضان؛ من غير ذكر الشهر بلا كراهة.

قال الشيخ محيي الدين (٢٠): «وفي هذه المسألة مذاهب، قالت طائفة: لا يقال رمضان على انفراده بحال، وإنها يقال: شهر رمضان»، قال: «وهذا قول

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب) وفيه (فالإمساك).

<sup>(</sup>٢) أخرج البخاري (١٩٩٣) ومسلم (١١٣٨) من حديث أبي هريرة على «أن رسول الله على نهى عن صيام يومين: يوم الأضحى ويوم الفطر».

والمصنف يريد أن يثبت أن من صام اليوم الذي حُرم عليه صومه يطلق عليه اسم الصائم لما ورد في الحديث.

والذي يظهر أنه سُمي صائماً: لغةً وليس شرعاً، فهو صائم لأنه أمسك عن الطعام والـشراب، ولكنه شرعاً غير صائم ولا يكتب له أجر الصيام ولا ثوابه لوقوعه في وقت منهي عنه.

ومثله قوله ﷺ: «لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ»، فسمى المحدث المتهادي في صلاته: مصلياً وإن كان لا يكتب له من أجر الصلاة شيئاً، لأنه أتى بها ينافيها، والله تعالى أعلم. (٣) يقصد الإمام النووى، وكلامه في «شرح مسلم» (٧/ ١٨٧).

أصحاب مالك، وزعم هؤلاء أن رمضان اسم من أسهاء الله تعالى فلا يطلق على غيره إلا بقيد.

وقال أكثر أصحابنا وابن الباقلاني: إن كان هناك قرينة تصرفه إلى الشهر فلا كراهة وإلا فيكره، قالوا: صمنا رمضان، وقمنا رمضان، ورمضان أفضل الأشهر، ويندب طلب ليلة القدر في أواخر رمضان، وأشباه ذلك، ولا كراهة في هذا كله، وإنها يكره أن يقال: جاء رمضان، وحضر رمضان، وأحب رمضان، ونحو ذلك.

والمذهب الثالث: مذهب البخاري والمحققين أنه لا كراهة في إطلاق رمضان بقرينة وبغير قرينة، وهذا المذهب هو الصواب، والمذهبان الأولان فاسدان، لأن الكراهة إما تثبت بنهي الشرع ولم يثبت فيه نهي، وقولهم: إنه اسم من أسهاء الله تعالى ليس بصحيح ولم يصح فيه شيء، وإن كان قد جاء فيه أثر ضعيف(۱)،

==

<sup>(</sup>۱) يشير إلى ما أخرجه ابن عدي في «الكامل» (۱)، والبيهقي في «الكبرى» (۶/ ٣٣٩) من طرق عن علي بن سعيد عن محمد بن أبي معشر حدثني أبي عن سعيد المقبري عن أبي هريرة قال الله عن علي بن سعيد عن محمد بن أبي معشر حدثني أبي عن أساء الله، ولكن قولوا: شهر رمضان». والحديث إسناده ضعيف جداً، فيه أبو معشر نجيح بن عبدالرحمن المدنى.

وقال ابن كثير في «التفسير» (١/ ٢٢٢): «وقد أنكر عليه الحافظ ابن عدي، وهو جدير بالإنكـار فإنه متروك، وقد وهم في رفع هذا الحديث».

وقال الحافظ ابن حجر في «الفتح» (١١٣/٤): «حديث ضعيف».

وقال القرطبي في «أحكام القرآن» (٢/ ١٩٥): «وهذا ليس بصحيح، فإنه من حديث أبي معشر نجيح؛ وهو ضعيف»، وأورده الشوكاني في «الفوائد المجموعة» (٢٥١).

وقد ورد موقوفاً عن أبي هريرة أخرجه ابـن أبي حـاتـم في «التفـسير» (١/ ٣١٠) رقــم (١٦٤٨) وفيه أيضاً أبو معشر.

وأسهاء الله تعالى توقيفية لا تطلق إلا بدليل صحيح ولو ثبت أنه اسم لم يلزم منه كراهة، وهذا الحديث المذكور في الباب صريح في الردعلى المذهبين»، انتهى كلامه -رحمه الله تعالى-.

قلت: المؤاخذة عليه عفا الله عنه في هذا الفصل في مواضع:

الأول: إقدامه على إفساد قول هذا الجم الغفير من الأئمة المحققين المتحفظين الذابين عن الدين والتعبير بهذا اللفظ الغليظ الشنيع مع إمكان حصول مقصوده من الرد بلفظ يشعر بالأدب معهم مثل: فيه نظر [هذا أو](١) نحو ذلك كما هو عادة العلماء الراسخين المناتين.

الموضع الثاني: قوله: [لم] (٣) يثبت فيه نهي فهو ناف وهم مثبتون، وحاشا دِينُ أقلِهم أن يدَّعي إثبات شيء مع علمه بأنه غير ثابت، فإن قال: وهو أعلمهم، قلنا: وأنت أيضاً غير معصوم من ذلك فليس قولك أولى من قولم بل عند التعارض هم المرجحون بلا إشكال ولا نزاع، سلمنا أنه لم يرد فيه نهي أليس للعلماء تنزيل الأحكام الشرعية على وفق ما تقتضيه قواعد الشريعة كما هو معلوم من دأبهم وعادتهم.

<sup>=</sup>وقال البيهقي في «السنن» (٤/ ٣٣٩): «وروي ذلك عن مجاهد، والحسن البصري، والطريـ ق إليهما ضعيف».

وانظر «ترويح أولي الدماثة» للأدفاوي (١/ ٧٥ – ٧٦)، و«الأسنى» للقرطبي (١/ ١٦٩).

<sup>(</sup>١) في (ب) (وانظر هذا).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

الموضع الثالث: قوله: وقولهم إنه اسم من أسهاء الله تعالى، ليس بصحيح، وهو أيضاً من العبارة الغليظة الشنيعة والنفي المعارض للإثبات مع اختلاف الناس في عدة أسهاء الله تعالى اختلافاً مشهوراً حتى أن بعض العلهاء بلغها مائة وخسين اسهاً، وبعضهم بلَغَها ألف اسم.

وأما قوله عليه [الصلاة](١) والسلام: «إن لله تسعة وتسعين اسماً» الحديث(١)، فليس فيه دليل على أنه تعالى ليس له اسماً غير هذه بل ليس فيه إلا إثبات هذه الأسماء المحصورة بهذا العدد، لا نفي ما عداها، قالوا: وإنما وقع التخصيص بالذكر بهذه الأسماء دون غيرها لأنها اشهر أسمائه عز وجل وأثبتها وأظهرها.

قال الخطابي (٣): «وجملة قوله عليه الصلاة والسلام: «إن لله تسعة وتسعين اسماً من أحصاها دخل الجنة»، قضية واحدة لا قضيتان، ويكون تمام المراد في هذا الخبر في قوله: «من أحصاها دخل الجنة»، لا في قوله: «تسعة وتسعين اسماً»، إنها هو بمنزلة قولك: إن لزيد ألف درهم أعدها للصدقة، وكقولك: إن لعمر ألف ثوب من زاره خلعها عليه، وهذا لا يدل على أنه ليس عنده من الدراهم أكثر من ألف درهم ولا من الثياب أكثر من [مائة](٤) ثوب، وإنها دلالته أن الذي أعده زيد من الدراهم للصدقة ألف درهم، وأن الذي أرصده عمرو من الثياب للخلع [مائة](٤) ثوب،

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٧٣٦) ومسلم (٢٦٧٧) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر «شأن الدعاء» (٢٥). (٤) في (ب) (ألف).

قال: «والذي يدل على صحة هذا التأويل: حديث عبدالله بن مسعود، وقد ذكره محمد بن إسحاق في المأثور أن النبي على كان يدعو: «اللهم إني عبدك وابن عبدك ناصيتي بيدك ماض في حكمك، عدل في قضاؤك [أسألك] (۱) بكل اسم هو لك سميت به نفسك [أو أنزلته] (۲) في كتابك أو علمته أحداً من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك»، الحديث (۲).

فهذا يدل على أن لله تعالى أسماء لم ينزلها في كتابه حجبها عن خلقه ولم يظهرها لهم»، انتهى كلام الخطابي.

وفيه دلالة ظاهرة على اختصاص بعض الناس ببعض أسهائه تعالى لقوله عليه [الصلاة](٤) والسلام: «أو علمته أحدا من خلفك»، فلا ينبغي أو لا يجوز أن يجزم بأنه ليس له تعالى من الأسهاء إلا هذه التسعة والتسعون(٥)، وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>۱) في (ب) « أسألك اللهم ». (٢) في (ب) (وأنزلته).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١/ ٣٩١)، وابن حبان (٩٧٢) (٣/ ٢٥٣)، والطبراني في «الكبير» (١٠٣٥٢)، وابن أبي الدنيا في «الفرج بعد الشدة» (٤٩)، والضبي في «الدعاء» (٦)، وابن السني في «عمل اليوم والليلة» (٣٤١)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٩٣٠٩ - العلمية)، والحارث بن أبي أسامة في «المسند» (٩٠٠١ - زوائد)، وأبو يعلى في «المسند» (٢٧٦٥) (٥/ ١٣٦١)، وأحمد بن منبع في «مسنده» كما في «الاتحاف» للبويصري (٥٠٥١) (٨/ ٣٧٨) مع المطالب، والمدينوري في «المجالسة» (٥/ ١٤) رقم (١٨٠٣)، كلهم من طرق عن القاسم بن عبدالرحمن عن أبيه عن إبن مسعود فذكره مرفوعاً. وإسناده حسن.

والحديث صححه شيخنا في «الصحيحة» (١٩٩).

<sup>(</sup>٤) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٥) ما قاله المصنف حسنٌ، وحصر الأسماء بتسعة وتسعين إسماً بعيد عن الصواب، وإثبات اسم لله

الموضع الرابع: قوله: ولو ثبت أنه اسم لم يلزم منه كراهة.

وهذا ممنوع لأن ذلك يؤدي إلى [الإبهام] (۱) والاشتراك، وقد منع عليه أن يكنى بكنيته (۱) خوفاً مما ذكرنا، فهذا أولى، ثم إن هذا الذي قال: إنه يرد قول المتقدمين، وهو قوله عليه الصلاة والسلام: «إذا جاء رمضان فتحت أبواب الجنة» الحديث (۱) غير عار عن القرينة العامة على أن المقصود به الشهر ولا يتبادر [إلى] (۱) الذهن الصحيح إلى غير ذلك، وكذلك هذا الحديث الذي نحن فيه وهو قوله عليه [الصلاة] (۱) والسلام: «وتصوم رمضان»، فلا يرد على من قال: لا يطلق إلا بقرينة وهو عندي أظهر المذاهب الثلاثة المتقدمة، وبالله التوفيق والعصمة (۱).

=

<sup>=</sup> تعالى بالقياس أو بحديث ضعيف بعيد عن الصواب كذلك، والصواب أن أسماء الله تعالى توقيفية لا تُعرف إلا عن طريق الشرع؛ الكتاب والسنة الصحيحة.

وانظر معتقد أهل السنة والجماعة في أسياء الله الحسني» للتميمي، ص (٤٠).

<sup>(</sup>١) في (ب) (الإيهام).

<sup>(</sup>٢) لما أخرجه البخاري (٣٥٣٩)، ومسلم (٢١٣٤)، من حديث أنس قال: قال رسول الله على: «تسموا باسمى ولا تكنوا بكنيتى».

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٨٩٨)، ومسلم (١٠٧٩) من حديث أبي هريرة ٣٠٠٠).

<sup>(</sup>٤) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٥) ما قاله المصنف فيه نظر، والصواب جواز إطلاق رمضان من غير شهر، وكون أن المتبادر إلى الذهن من الحديث شهر رمضان، لا يغير في الحكم شيئاً، ولو كان في هذا الإطلاق محذور شرعى لما قاله على وهو أحرص الناس على ذلك.

قال القرطبي في «الجامع» (٢/ ١٩٩): «والصحيح جواز إطلاق رمضان من غير إضافة»، وقال أيضاً: «والآثار في هذا كثيرة، كلها بإسقاط شهر»، وقال ابن النحاس كما في «شرح ابن بطال» للبخاري (٤/ ١٩): «وهذا قول ضعيف، لأنا وجدنا النبي على قال: رمضان بغير شهر، فقال:

الخامس عشر: قوله عليه الصلاة والسلام: «وتحج البيت»:

الحج أصله في اللغة (١٠): القصد، وقال [الخطابي ] (٢): قصد فيه تكرار، ومنه قول الشاعر:

### يحجون بيت الزبرقان المزعفرا

يريد أنهم يقصدونه في أمورهم، ويختلفون إليه في حاجاتهم مرة بعدد أخرى، وهو مصدر.

وأما الاسم: فبالكسر والفتح، وبالكسر خاصة الحاج، أنشد الفارسي في تكملته شاهدا على ذلك (٣).

وكان عاقبة النسور عليهم قبح بأسهل ذي المحار ترول

<sup>= «</sup>من صام رمضان»، و «لا تقدموا رمضان»، والأحاديث كثيرة في ذلك»، وقال النووي في «الأذكار»: (٤٠٩): «وهذا الحديث ضعيف، ضعفه البيهقي؛ والضعف عليه ظاهر، ولم يذكر أحد رمضان في أسياء الله تعالى مع كثرة من صنف فيها، والصواب والله أعلم ما ذهب إليه الإمام أبو عبدالله البخاري في «صحيحه» وغير واحد من العلياء المحققين أنه لا كراهة مطلقاً كيفها قال، والكراهة لا تثبت إلا بالشرع، ولم يثبت في كراهته شيء، بل ثبت في الأحاديث جواز ذلك، والأحاديث فيه من «الصحيحين» وغيرهما أكثر من أن تحصر».

وقال في «المجموع» (٦/ ٢٤٨): «وقولهم: أنه من أسهاء الله تعالى ليس بـصحيح، ولم يـصح فيــه شيء، وأسهائه تعالى توقيفية لا تطلق إلا بدليل صحيح».

وانظر «بدائع الفوائد» لابن القيم (٢/ ١٠٤ – ١٠٥).

<sup>(</sup>١) وقع علامة تقديم وتأخير في النسخة (أ).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) مرت ترجمته، وكتابه هذا «التكملة» ذكره الذهبي في «السير» (١٦/ ٣٨٠).

هكذا ضبطناه عن شيخنا محيي الدين المازوني -رحمه الله تعالى-(١)، وهكذا هو في النسخ المعتمدة، وأنشده الجوهري بالضم جعله جمع حاج كبازل وبزل.

قال القاضي عياض (۱۱): «والحج أيضاً: العمل، وقيل: الإتيان مرة بعد أخرى، وهو في الشرع عبارة عن أفعال مخصوصة في أماكن مخصوصة في زمان مخصوص».

إذا ثبت هذا فقد وقع الإجماع على أن الحج أحد الأركان الخمسة الذي من جحده كفر، وهو فرض على كل مسلم عاقل بالغ صحيح مستطيع في العمر مرة واحدة ذكراً أو أنثى؛ هذا مع الأمن على النفس والمال، وإن كانوا قد اختلفوا في صفة الاستطاعة.

واختلف فيمن حج حجة الإسلام ثم ارتد، والعياذ بالله ثم عاد إلى الإسلام.
فقال أبو حنيفة وأحمد: يجب عليه حجة الإسلام، ولا يعتمد له بالماضية،
وقال الشافعي: لا [يجب] (٢٠) عليه أخرى، وعن مالك روايتان كالمذهبين،

والمشهور وجوبها أيضاً(١).

<sup>(</sup>١) هو محمد بن عبدالله بن عبدالعزيز المازوني، مات سنة ٦٦٦ هـ -رحمه الله تعالى-.

ذكره السخاوي في «الضوء اللامع» (٨/ ١٢١)، وذكره من شيوخ الفاكهاني ابن فرحون في «الديباج المذهب» (٢٨٦) رقم (٣٧٠).

<sup>(</sup>٢) «الاكال» (٤/ ١٦٠).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (تجب).

<sup>(</sup>٤) انظر هذه المذاهب في «المجموع شرح المهذب» للنووي (٧/ ١١)، و «حاشية ابن عابدين» (٢/ ٥٥٨)، و «المحلي» (٧/ ٢٢٧).

واختلفوا أيضاً هل هو على الفور أو على التراخي؟ فاختلف فيه [أصحاب] (١) مالك والشافعي [والذي] (١) يحكيه العراقيون عن المذهب أنه على الفور، وهو قول أبي يوسف والمزني.

وقال ابن خويز منداد: تحصيل مذهبنا أنه على التراخي وهو قـول محمـد ابن الحسن.

قلت: وهو مذهب المغاربة (٣).

السادس عشر: قوله عليه الصلاة والسلام: «إن استطعت إليه سبيلاً»:

مذهبنا<sup>(1)</sup> أن الاستطاعة: القوة على الوصول إلى مكة، إما راكباً وإما راجلاً مع [السبيل] (1) الآمنة السلوكة، وما روي عن النبي على في الاستطاعة أنها: «الزاد والراحلة» (1) فمعناه عندنا: في البعيد الدار الذي لا يقدر على الوصول إلى

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب). (٢) في (ب) (فالذي).

<sup>(</sup>٣) انظر «شرح المهذب» (٧/ ٧٧)، و «الفروع» (٣/ ٢٤٢)، و «شرح مختصر الخرقي» للزركشي (٣/ ٢٤)، و «المحملي» لابسن حسزم (٣/ ٢٠٦)، و «المحملي» لابسن حسزم (٧/ ٣٠٣)، و «المعيار المعرب للونشريسي (١/ ٤٣٦).

<sup>(</sup>٤) انظر في ذلك «بداية المجتهد» (١/ ٣٣٣)، و «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي (٤/ ٩٤ – ٩٥)، و «الاستذكار» (١٢/ ٦).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (السبل).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الترمدذي (١٨٠ تحفة)، وابسن ماجه (٨٩٦)، والطبري في «التفسير» (١٩٥٥»، والدارقطني (٢٥٥)، والبيهقي (٤/ ٣٣٠)، كلهم من طرق عن إبراهيم بن يزيد الخوزي عسن محمد بن عباد عن جعفر المخزومي عن ابن عمر فذكره.

وإسناده ضعيف جداً، فيه إبراهيم بن يزيد الخوزي.

مكة راجلاً لبعد بلده إلا بالمشقة التي ذكر الله تعالى حيث يقول: ﴿وَتَعْمِلُ اللهُ تَعَالَى حيث يقول: ﴿وَتَعْمِلُ اللهُ اللهُ مَا لَكُمْ لَرَهُوكُ تَحِيدٌ ﴾ [النحل: ١٧]، فلا يجب عليه الحج حتى يقدر على الراحلة بشراء أو كراء، وقال بعض البغداديين: لم يثبت في الراحلة حديث، وظاهر القرآن يوجب الحج على مستطيعه ماشياً.

يريد قول الله عز وجل: ﴿ وَأَذِن فِي النَّاسِ بِالْحَيْجَ آيَا أَوْكُ رِحَالُا وَعَلَى صَالِمِ يَأْلِينَ مِن كُلِّ فَيْجَ عَمِيقِ ] (١) ﴾ [الحج: ٢٧] ، وقد سئل مالك عن قول الله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ ٱلْمِينَةِ مَنِ السَّطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ [آل عمران: ٩٧] أهو الزاد والراحلة؟، فقال: «لا والله ما ذلك إلا على طاقة الناس، الرجل يجد الزاد والراحلة ولا يقدر على المسير، وآخر يقدر على أن يمشي على رجليه».

<sup>=</sup> وقال ابن حجر في «الكاف الشاف» (١٨٨): «وفيه إبراهيم بن يزيد الخوزي، وهو ضعيف». وتابعه محمد بن عبدالله بن عبيد بن عمير الليثي، أخرجه إبن أبي حاتم في «التفسير» (٣/ ١٣٧) رقم (٣٨٦٠).

وإسناده ضعيف، فالليثي ضعيف مثله، قال البيهقي (٤/ ٣٣٠): «إلا أنه أضعف من إبراهيم بن يزيد». والحديث ورد عن عدة من الصحابة:

فورد عن ابن عباس عند ابن ماجه (٢٨٩٧) وفيه عمر بن عطاء وهو ضعيف.

وورد عن عائشة على ، أخرجه البيهقي في «السنن» (٤/ ٣٣٠) وفيه عتاب بن أعين، وهو ضعيف. وورد عن جابر في ، أخرجه الدارقطني (٢٥٤)، وفيه عبدالملك النصيبي وهو منكر الحديث. وورد عن عبدالله بن عمرو بي ، أخرجه الدارقطني (٢٥٤)، وفيه أحمد بن أبي نافع وابس لهيعة وهما ضعفان.

والحديث ضعفه الحافظ في «الكاف الشاف» (١٨٨)، وشيخنا الألباني في «الإرواء» (٩٨٨)، والزيلعي في «نصب الراية» (٣/٨) وقد تقصَّى جميع طرقه.

فائدة: قال ابن كثيرة في «التفسير» (١/ ٣٩٤): «وقد اعتنى الحافظ أبو بكر بن مردوية بجمع طرق هذا الحديث».

<sup>(</sup>١) بدل ما بين معقوفين في (ب) (الآية).

ولا صفة في هذا أبين مما قال الله تعالى حيث يقول: ﴿ مَنِ اسْتَعْلَا عُلَهِ سَبِيلا ﴾ [آل عمران: ٩٧]، فمن قدر على الوصول إلى مكة ماشياً بغير مشقة تلحقه أو راكباً بشراء أو [بكراء] (۱) فقد وجب عليه الحج، وليس النساء في المشي على ذلك وإن قوين لأنهن في مشيهن عورة إلا المكان القريب مثل مكة، وما قرب منها، حكى ذلك ابن الموّاز عن أصبغ قاله ابن رشد من أصحابنا، قال: «وإن لم يكن عند الرجل من الناض ما يشتري به أو يكتري به وله عروض لزمه أن يبيع من عروضه في الحج ما يباع عليه منها في الدين، وقد سئل ابن القاسم -رحمه الله عن الرجل يكون له القريه ليس له غيرها أيبيعها في حجة الإسلام ويترك ولده عن الرجل يعيشون به؟، قال: نعم، ذلك عليه، ويترك ولده في الصدقة».

قال: [و]روي (٢) عن النبي ﷺ أنه قال (٢): «من مات ولم يحج حجة الإسلام لم يمنعه من ذلك فقر ظاهر أو مرض حابس أو سلطان ظالم فليمت على أي حال شاء يهودياً أو نصر انياً أو مجوسياً ». انتهى.

<sup>(</sup>١) في (ب) (كراء).

<sup>(</sup>٢) ما بين [] زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي (٨٠٩)، والبزار (٨٦١)، والعقيلي في «الصعفاء» (٤/ ٣٤٨)، وابن عدي في «الكامل» (٧/ ٢٥٨٠)، والبيهقي في «الشعب» (٣٩٨٧)، كلهم من طرق عن هلال بن ربيعة عن أبي إسحاق الهمذاني عن الحارث عن علي فذكره مرفوعاً.

وإسناده ضعيف جداً فيه هلال بن عبدالله الباهلي.

وقال الترمذي: «هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وفي إسناده مقال، وهلال بن عبدالله مجهول، والحارث يضعف في الحديث».

والحديث ضعفه ابن حجر في «الكاف الشاف» (١٨٩).

والسبيل: يُذَكَّر ويُؤنَّث، فمن التذكير: قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَرَوَّا سَبِيلَ الرُّشَدِ لَا يَتَخِدُوهُ سَبِيلًا ﴾ [الأعراف:١٤٦]، ومن التأنيث: قوله تعالى: ﴿ [قُل ] (١) هَلاِهِ مَسَبِيلِيّ أَدْعُوّاً إِلَى اللّهُ عَلَى بَعِيدِيرَةٍ ﴾ [بوسف:١٠٨].

السابع عشر: قوله: «فعجبنا له يسأله ويصدق»:

قيل: إنها تعجبوا من ذلك لأن ما جاء به النبي على لا يعرف إلا من جهته، وليس هذا السائل عن عُرف بلقاء النبي على ولا بالسهاع منه، ثم هو قد سأل سؤال عارف محقق مصدق، فتعجبوا من ذلك تعجب المستبعد بأن يكون أحد يعرف تلك الأمور المسؤول عنها من غير جهة النبي على (۱).

الثامن عشر: قوله عليه [الصلاة ](") والسلام: «أن تؤمن» إلى آخره:

«أن»: وصِلَتُها في موضع رفع خبر مبتدأ محذوف، أي: الإيهان: أن تــؤمن، أو هو أن تؤمن. هو أن تؤمن.

<sup>=</sup>وحكم ابن الجوزي عليه بالوضع في «الموضوعات» (٢/ ٢٠٩)، وذكره الزيلعي في «نصب الراية» (٤/ ٢١١) وضعفه ببلال والحارث.

وله شاهد من حديث أبي إمامة، أخرجه الدارمي (٢/ ٢٨)، والبيهقي في «الـشعب» (٣٩٧٩)، وابن الجوزي في «الموضوعات» (٢/ ٢٠٩)، كلهم عن ليث بن أبي سليم عن عبـدالرحمن بـن سابط عن أبي أمامة فذكره مرفوعاً.

وإسناده ضعيف فيه ليث بن أبي سليم.

والحديث ضعفه شيخنا الألباني في "ضعيف الجامع" (٥٨٦٠)، وانظر "نسصب الراية" للزيلعي (٢١١/٤).

<sup>(</sup>١) ما بين معقوفين ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) هو من كلام القرطبي في «المفهم» (١/ ١٥١)، وانظر «شرح مسلم» للنووي (١/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

ومعنى الإيهان بالله تعالى: الإيهان بوجوده وقدمه وبقائه، وأنه ليس بجوهر ولا بجسم ولا عرض، وأنه ليس مختصاً بجهة، ولا مستقراً على مكان، وأنه مرئي، وأنه واحد، وأنه حي عالم قادر مريد سميع بصير متكلم منزه عن حلول الحوادث، وأنه قديم الكلام والعلم والإرادة، وأن أفعال العبد مخلوقة لله تعالى، وأنها مكتسبة للعباد، وأنها مرادة لله تعالى، وأنه متفضل بالخلق، وأن له تكليف ما لا يطاق، وله إيلام البريء، ولا يجب عليه رعاية الأصلح، وأنه لا واجب إلا بالشرع (۱۱).

والإيهان بالملائكة: هو التصديق بأنهم عباد مكرمون مخلوقون من نور العزة (٢) ﴿ لَا يَسْمِعُونَ اللَّهُ مَا أَمَرُهُمْ وَيَقَعَلُونَ مَا

<sup>(</sup>١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «درء تعارض العقل والنقل» (١/ ٥٥): «فإنه لا يوجد في كلام النبي على ولا أحد من الصحابة والتابعين، ولا أحد من الأئمة المتبوعين، أنه على بمسمى لفظ الجوهر والجسم والتحيز والعرض ونحو ذلك شيئاً من أصول الدين، لا الدلائل ولا المسائل».

ولعل المصنف اعتمد في قوله: (نور العزة) على ما أخرجه عبدالله بن أحمد في «السنة» (١٠٨٣) (٢/ ٤٧٤)، وأبو الشيخ في «العظمة» (٢/ ٧٢٩) رقم (٣١١) عن ابن المبارك عن إسماعيل بن أبي خالد عن أبي صالح باذام عن عكرمة من قوله.

وإسناده ضعيف، أبو صالح لم يسمع من عكرمة، وهذا من الإسرائيليات التي لم يـأت في الـسنة دليل عليها.

قال شيخنا الألباني في «الصحيحة» (١/ ٧٤١): «فهذا كله من الإسرائيليات التي لا يجوز الأخذ بها، لأنها لم ترد عن الصادق المصدوق ﷺ».

والنور الذي خلقت منه الملائكة مخلوق مثلها، أما ما ورد في ذلك من تفصيل فكلـه ضعيف لا يعتمد عليه، والله أعلم.

يُؤمَرُونَ ﴾ [التحريم:٦]، و ﴿ يُسَيِّحُونَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ لَا يَقَتُّرُونَ ﴾ [الانبياء:٢٠]، وأنهم سفر الله بينه وبين خلقه، والمعرفون كما أذن الله لهم في خلقه، فنؤمن بهم إجمالاً وتعييناً كما تقدم.

والإيهان بالكتب: هو التصديق بأنها كلام الله عز وجل منزل غير مخلوق، وأما الحروف المكتوبة والأصوات فليست بكلام الله تعالى، بل دالة عليه، وهي مائة كتاب وأربعة كتب، خسون صحيفة أنزلت على شيث، وثلاثون على إدريس، وعشرة على آدم، وعشرة على إبراهيم، والتوراة والإنجيل والزبور والفرقان، على ما نقله الزمخشري وغيره.

والإيهان بالرسل: [هو] (١) اعتقاد صدقهم فيها أخبروا به عن الله تعالى، وأن الله تعالى أيَّدهم بالمعجزات الباهرات [الخارقات] (١) للعادات الدالة على صدقهم، وأنهم بَلَّغوا عن الله تعالى رسالاته، وبينوا للمكلفين ما أمره الله ببيانه، وأنه يجب احترامهم وتوقيرهم وتعظيمهم، وأن لا يفرق بين أحد منهم.

والإيمان باليوم الآخر، ووُصف بالآخر لأنه لا ليل بعده، ولا يقال يوم إلا لما عقبه ليل: هو التصديق بيوم القيامة، وما اشتمل عليه من الإعادة بعد الموت والنشر، والحشر، والحساب، والميزان، والصراط، والجنة، والنار، وأنها دارا ثواب وجزاء للمحسنين والمسيئين إلى غير ذلك (٣) مما يثبت بالنقول الصحيحة الصريحة [التامة](١) المتواترة.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب). (١ في (ب) (الخارقة).

<sup>(</sup>٣) هو كلام القرطبي في «المفهم» (١/ ١٤٥). (٤) في (ب) (الثابتة).

والإيهان بالقدر: هو التصديق بأن ما قدّره الله تعالى في أزله لا بد من وقوعه وما لم يقدّره مستحيل وقوعه قطعاً؛ فكل حادث في العالم فعله وخلقه واختراعه لا خالق سواه ولا محدث إلا إياه، خلق الخلق وصنعهم، وأوجد قدرتهم وحركتهم؛ فجميع أفعال عباده مخلوقة له، ومتعلقة بقدرته، قال تعالى: ﴿اللهُ خَلِقُ وَمُواَللُولِي وَحَرِكتهم؛ فجميع أفعال عباده مخلوقة له، ومتعلقة بقدرته، قال تعالى: ﴿اللهُ خَلِقُ وَمُواَللُولِي وَحَرِكتهم؛ وأمان والنه خَلَق مُواَللُولِي وَاللهُ خَلَق مُواللُولِي وَاللهُ خَلَق مُواَللُولِي وَاللهُ خَلَق مُواَللُولِي وَاللهُ خَلَق مُواللُول وَاللهُ خَلَق مُواللُول وَاللهُ وَاللهِ وَمَا تَشَاهُ وَلَا يَشَاهُ اللهُ ﴾ [الإنسان: ٣٠]، ﴿ إِنَّا كُلُّ مَنْ وَمَا تَشَاهُ وَلَا يَشَاهُ اللهُ ﴾ [الإنسان: ٣٠]، ﴿ إِنَّا كُلُّ مَنْ وَمَا تَشَاهُ وَلَا يَسَلَهُ اللهُ ﴾ [الله وعلى المنا على عموم الخلق، إذ التقدير: إنا خلقنا كل شيء خلقناه بقدر، وعلى رفع كل يزول هذا المعنى، ويكون التقدير إنا كل شيء خلوق لنا بقدر، فاعرفه.

وأجمع السلف والخلف على صدق قول القائل: ما شاء الله كان وما لم يسأ لم يكن، ولو كان العبد يخلق الشر والمخالفات؛ وهي أكثر وقوعاً من الطاعات لكان أكثر ما يجري في الوجود على خلاف إرادة رب الأرض والسهاوات عز وجل<sup>(۲)</sup>، [فذلك] أمر لا يرضاه أمير بلد بل ولا زعيم قرية، تعالى الله عها [تقول] المعتزلة علواً كبراً.

<sup>(</sup>۱) انظر «تفسير القرطبي» (۱۷/ ٩٦).

<sup>(</sup>٢) قال القرطبي في «الجامع» (١٧/ ٩٦): «والنصب أدل على العموم في المخلوقات لله تعالى، لأنك لو حذفت ﴿ فَلَقَتَهُ ﴾ المفسر وأظهرت الأول لصار: إنا خلقنا كل شيء بقدر، ولا يصح كونه خلقناه صفة لشيء، لأن الصفة لا تعمل فيها قبل الموصوف، ولا تكون تفسيراً لما يعمل فيها قبله».

وانظر «معاني القرآن» للزجاج (٥/ ٩٢).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (وذلك). (٤) في (ب) (يقول).

قال الغزالي -رحمه الله تعالى-: «وكيف يكون الحيوان مستبداً بالاختراع، ويكون من العنكبوت والنحل وسائر الحيوانات من لطائف الصناعات ما يتحير [فيه](۱) عقول ذوي الألباب، فكيف انفردت هي باختراعها دون رب الأرباب جل جلاله، وهي غير عالمة بتفصيل ما يصدر منها من الاكتساب، هيهات، هيهات، دل المخلوق على الخالق وتفرد بالملك والملكوت جبار السهاوات».

التاسع عشر: الإحسان: مصدر أحسن، وهو ضد الإساءة، قال الله تعالى: ﴿ إِنْ أَحْسَنَتُمْ لِأَنْفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأَتُمْ فَلَهَا ﴾ [الإسراء:٧]، وهو منقول بالهمزة من حسن الشيء، ويستعمل متعدياً بنفسه كأحسنت الشيء إذا أتقنته وأكملته، وبحرف جركأحسنت إلى زيد إذا فعلت معه بحسن فعله، وهو في هذا الحديث بالمعنى الأول.

إذ المراد [به] (٢) إتقان العبادات وإكهالها وإصلاحها على ما يليق بها، ومراعاة حقوق الله تعالى فيها، ومراقبته، واستحضار عظمته وجلاله، حالة الشروع فيها، والاستمرار عليها.

وأرباب القلوب في هذه المراقبة على حالتين:

فهم من يغلب عليه مشاهدة الحق حتى كأنه يراه، لا سيها إذا استحضر قوله تعالى: ﴿ وَمَا نَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتُلُوا مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِن عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُو شُهُودًا إِذْ تُفِيمِنُونَ فِيهِ ﴾ [يونس:٦١]، وقوله تعالى: ﴿ النَّهِ عَيْرَمِكَ حِينَ نَقُومُ ﴿ وَمَا نَكُونُ السَّاحِدِينَ ﴾ [الشعراء:٢١٨-٢١٩].

<sup>(</sup>١) في (ب) (في).

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

ومنهم من لا ينتهي إلى هذه [الحال](۱) لكنه يغلب عليه استحضار حقيقة العبودية وأنه مأمور بإيقاع هذه العبادات، فيوقعها بإخلاص وصدق وقوة وعزم واستحلاء [بها](۲)، وتلذذ بها، فهذا يصدق عليه أنه محسن.

والأول محسن غاية الإحسان، وإنها يقع التفاوت بينها بقدر [نقاوة] (٣) المعرفة والخشية (١).

وقد فسر الإحسان في حديث أبي هريرة بقوله: «أن تخشى الله كأنك تراه»، فعبر عن المسبب باسم السبب توسطاً.

قال بعض من تكلم على هذا الحديث: الألف واللهم في الإحسان المسؤول عنه للعهد، وهو الذي قال الله تعالى فيه: ﴿ لَلَّذِينَ أَحْسَنُوا لَلْمُتَنَى وَزِيَادَةٌ ﴾ [يونس:٢١]، و ﴿ مَلْ جَزَامُ الْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾ [الرحن:٢٠]، ﴿ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة:١٩٥].

ولما تكرر الإحسان في القرآن وترتب عليه هذا الثواب العظيم سأل عنه جبريل النبي عليه فأصابه ببيانه ليعمل الناس عليه فيحصل لهم هذا الحظ العظيم.

الموضع عشرين: العبادة: الطاعة والتعبد والتنسك، وكأنها مأخوذة من العبودية التي هي الخضوع والذل، يقال: تعبد وتنسك وتحنث، وفي الحديث أنه عليه الصلاة والسلام: «كان يتحنث بحراء» (٥)، أي: يتعبد فيه (١).

=

<sup>(</sup>١) في (ب) (الحالة). (٢) في (ب) (لها).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (تفاوت). (٤) انظر «جامع العلوم» (١/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٣) و(٣٣٩٢) من حديث عائشة ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٦) كذلك فسره الزهري في حديث عائشة رضي الله عند البخاري رقم (٣)، قالمه الطيبي كما في «الفتح» لابن حجر (١/ ٢٣).

الحادي والعشرون: ينبغي أن يكون انتهاء الجواب عند قوله عليه [الصلاة] (۱) والسلام: «كأنك تراه»، ويكون قوله عليه [الصلاة] (۱) والسلام: «فإن لم تكن تراه فإنه يراك» مستأنفاً، لأن الأول من جنس مقدور العبد يجوز أن يكون، وأن لا يكون بخلاف الثاني، فإن الباري تعالى يرى جميع الأشياء على الجملة والتفصيل، أحسن هذا عبادته أو لم يحسنها، فتنبه لهذا فإني لم أنقله عن غيري (۱).

الثاني والعشرون: يستفاد من قوله عليه [الصلاة](١) والسلام: «فإن لم تكن تراه»:

جواز رؤية الباري عز وجل، إذ لم يقل: فإن لا تكن تراه، من حيث أن المكن إنها ينفى بلم، والمستحيل ينفى بلا<sup>(۱)</sup>، فيقال: زيد لم يقم، والحجر لا يطير، ومنه قوله عليه [الصلاة] (السلام: «الشفعة فيها لم يقسم» (أا)، أي: فيها لم يمكن قسمته، ولم يقل: في لا يقسم، لفساد المعنى المطلوب.

فإن قلت: ما تريد بقولك جواز رؤيته تعالى، في الدنيا أم في الآخرة؟

<sup>=</sup> وانظر «مشارق الأنوار» للقاضي عياض (١/ ٣١٩)، و «الغريبين» للهروي (١/ ٥٠١)، و «الغريبين» للهروي (١/ ٥٠١)، و «شرح الحديث المقتفى» لأبي شامة، وأفضل ما جاء في تفسير العبودية ما قاله شيخ الإسلام في «المجموع» (١/ ١٤٩): «العبادة هي: اسم جامع لما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الباطنة والظاهرة».

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) وانظر «جامع العلوم» لابن رجب (١/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٣) وانظر في ذلك «بدائع الفوائد» لابن القيم (١/ ٩٦ - ٩٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٤٩٦) من حديث جابر، قال: «قضى رسول الله في الشفعة في كل ما لم يقسم». وانظر لطرق الحديث وألفاظه «الإرواء» (١٥٣٢).

قلت: في الدنيا، وأما في الآخرة فقد نطق القرآن بذلك فقال تعالى: ﴿ وَجُوْ يُوَمِيْدِ

قَاضِرُ اللَّهِ إِلَى اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّاللَّ اللللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّالَّا اللَّا اللَّا اللَّ

الأولى: ناعمة.

والثانية: مبصرة، فقبح الله المعتزلة.

وقال تعالى في الكفار: ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَبِيمْ يَوْمَ بِدِلْمَحْمُونَ ﴾ [الطففين: ١٥]، وقررت السنة ذلك في قوله عليه الصلاة والسلام: «هل تضارون في رؤية البدر»، الحديث (١)، وهذا مما لا يشك فيه أحد من أهل السنة.

وأما في الدنيا فقال القاضي عياض -رحمه الله تعالى-(٢): «والحق الذي لا امتراء فيه أن رؤيته تعالى [في الدنيا جائزة عقلاً](٢)، وليس في العقل ما يحيلها، والدليل على جوازها في الدنيا سؤال موسى عليه [الصلاة](٤) والسلام لها، ومحال أن يجهل النبي ما يجوز على الله تعالى وما لا يجوز عليه، بل لم يسأل إلا جائزاً غير مستحيل (٥)، ولكن وقوعه ومشاهدته من الغيب الذي لا يعلمه إلا من عَلَمه الله تعالى»، انظر «الشفا».

<sup>(</sup>١) الحديث متواتر عن النبي ﷺ، رواه جمع من الصحابة ﷺ منها ما أخرَجه البخـاري (٤٥٨١) ومسلم (١٨٣) من حديث أبي سعيد الخدري ﷺ.

وللإمام الدارقطني كتاب «الرؤية»، استوعب فيه جميع الروايات عن المصحابة المُعَلَّقُة، وبيَّن طرق الأحاديث وألفاظها.

<sup>(</sup>٢) في كتاب «الشفا» (١/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (جائزة في الدنيا عقلاً) والصواب ما في (أ).

<sup>(</sup>٤) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٥) أطلق غير واحد من السلف ذلك، فقال القرطبي في «الجامع» (٧/ ٣٧): "إذ رؤيته تعالى في الدنيا جائزة عقلاً، إذ لو لم يكن سؤال موسى المنتقطية مستحيلاً، ومحال أن يجهل نبي ما يجوز على الله وما لا يجوز، بل لم يسأل إلا جائزاً غير مستحيل».

## الحديث الثاني

= وقال ابن عطية في «المحرر» (٢/ ٤٥٠): «ليس بجواب من سأل محالاً، وقد قال تعالى لنوح: ﴿ فَلَا تَتَعَلَّنِ مَا لَيْتَ أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَنِهِلِينَ ﴾ [هود: ٤٦]، فلو سأل موسى محالاً لكان في الكلام زجر ما وتبيين».

وقال ابن المنير في «الإنصاف» (٨/ ١٥٢): «لأن موسى النيك إنها طلب الرؤية لنفسه اعتقاداً بجوازها على الله تعالى، فأخبره الله أن ذلك لا يقع في الدنيا وإن كان جائزاً». وقال ابن الوزير في «العواصم والقواصم» (٥/ ٩٥): «فإنه من أعلم الخلق أي موسى النيك بها يجوز على الله تعالى وما يستحيل..، ولم يقع الجواب عليه بأن ذلك لا يصح ولا يمكن، بل أجيب بنفي ما طلبه من الرؤية في الدنيا، وكان جوابه على سبب سؤاله، وسؤاله كان مقصوراً على رؤية الدنيا».

وقال: (٥/ ١٠٦): «أنه لا يُظن بكليم الرحمن ورسوله الكريم عليه أن يسأل ربه ما لا يجوز عليه، بل هو من أبطل الباطل وأعظم المحال، لأنه سأله النظر جازماً بصحته ولم يسأله عن صحته، ولا وقف سؤاله على شرط صحته، وإنها سأله عن أمر جلي عنده، لا ينبغي عنده الشك في إمكانه وتجويزه كقول إبراهيم: ﴿ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَى ﴾ [البقرة: ٢٦٠]، فلو كان يعتقد تعطيل الرب سبحانه لقطع بفطرة عقله أن رؤيته ممتنعة كها اعتقد ذلك من عطّله سبحانه».

قلت: لو أثبتنا جواز رؤية الله تعالى في الدنيا فهي لم تقع، ومن زعم أنه رأى ربه في الدنيا فقد كفر. يقول البربهاري في «شرح السنة» صفحة (٨٤) رقم (٥١): «ومن زعم أنه يرى ربه في دار الدنيا

فهو كافر بالله عز وجل».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في «المجموع» (٢/ ٣٦٦): «والناس في رؤية الله على ثلاثة أقوال: فالصحابة والتابعون وأئمة المسلمين على أن الله يُرى في الآخرة بالأبصار عياناً، وأن أحداً لا يراه في الدنيا بعينه».

وقال أيضاً في (٣/ ٣٨٩): «وكذلك كل من ادعى أنه رأى ربه بعينه قبل الموت؛ فدعواه باطلة باتفاق أهل السنة والجهاعة، لأنهم اتفقوا جميعاً على أن أحداً من المؤمنين لا يرى ربه بعيني رأسه حتى يموت». وقد ألف في رؤية الله تعالى غير واحد من أهل العلم، فمنهم: ابن حجر في كتابه «الغنية في الرؤية»، والدارقطني له كتاب «الرؤية»، والقاضي عياض في «الشفا» (١/ ٣٧٥ - ٣٨٨)، وابن الوزير في «العواصم» (٥/ ٩٥ - ٢٣٨). والدكتور محمد التميمي في كتابه «رؤية النبي عليه للربه»، والله أعلم.

الثالث والعشرون: قال الجوهري(١): «الساعة: الوقت الحاضر، والجمع الساع والساعات».

قال القطامي:

وكنا كالحريق كذا كفاح فتخبوا ساعة وتهب ساعا

وساعة وسوعاً: أي شديدة، كما تقول: ليلة ليلاً، وتقول: عاملته مساوعة من الساعة، كما تقول: مياومة من اليوم، لا يستعمل منها إلا هذا، والساعة القيامة.

قال غيره: والساعة في أصل الوضع: مقدار ما من الزمان غير معين ولا محدود كقوله تعالى: ﴿مَا لَمِنُواْ غَيْرَسَاعَةِ ﴾ [الروم:٥٥].

وفي عرف أهل الشرع: عبارة عن يوم القيامة.

وفي عُرف المعدَّلين: جزء من أربعة وعشرين جزءاً من أوقات الليل(٢).

الرابع والعشرون: قوله عليه [الصلاة](٢) والسلام: «ما المسؤول عنها بأعلم من السائل»:

قال الشيخ محيي الدين (٤): «فيه أنه ينبغي للعالم والمفتي وغير هما إذا سُئل على لا يعلم أن يقول: لا أعلم، فإن ذلك لا ينقصه بل يستدل به على ورعم وتقواه ووفور علمه».

(٣) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>۱) في «الصحاح» (۳/ ١٠٢٥). (۲) انظر «مفردات القرآن» للراغب (٢٢٤).

<sup>(</sup>٤) في «شرح مسلم» (١/١٥٨).

وقال تعالى: ﴿ يَتَنَاوُنَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرَسَهَا [ ﴿ يَمَ أَنْتَ مِن ذِكْرَهَا آ ﴾ ] (٢) وقال تعالى: ﴿ يَتَنَاوُنَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرَسَهَا [ ﴿ يَنِمَ أَنْتَ مِن ذَكُرُهُمْ آ ﴾ ] (١) [النازعات: ٢١-٤٤] إلى آخر السورة.

فقد طابقت السنة الكتاب؛ فلا جواب لهذا السؤال إلا هذا الجواب.

الخامس والعشرون: الأمارة: بفتح الهمزة، وكذلك الأمار بحذف الهاء هي: العلامة، لغتان لكن الروايه بالهاء، وأما الإمارة بالكسر: فالولاية.

السادس والعشرون: قوله ﷺ: «أن تلد الأمة ربتها»، وفي الرواية الأخرى: «ربها» على التذكير، وفي الأخرى: «بعلها»:

ومعنى «ربها»: سيدها؛ مالكها، و «وربتها»: سيدتها؛ مالكتها.

قال الأكثرون من العلماء (٤): وهو إخبار عن كثرة السراري وأولادهن فإن ولدها بمنزلة سيدها، لأن مال الإنسان صاير إلى ولده، وقد يتصرف فيه في

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) بدل ما بين معقوفتين في (ب) (إلى قوله).

<sup>(</sup>٣) بدل ما بين معقوفتين في (ب) (إلى آخر السورة).

<sup>(</sup>٤) ممن نقل ذلك ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (١/ ١٣٦)، والنووي في «شرح مسلم» (١/ ١٣٦)، والحسنف ينقل عنه، وابن رجب في «الفتح» (١/ ٢١٧)، والحافظ في «الفتح» (١/ ٢١٧)، وتعقب هذا الوجه.

الحال تصرف المالكين، إما بتصريح أبيه في الإذن، وإما وإما [بعلمه] (١) بقرينة الحال، أو عُرف الاستعمال.

وقيل: إن الإماء يلدن الملوك فتكون أمه من جملة رعيته وهـو سـيدها [أ] (٢) و سيد غيرها من رعيته، وهو قول إبراهيم الحربي.

وقيل: أنه تفسد أحوال الناس فيكثر بيع أمهات الأولاد في آخر الزمان فيكثر تردادها في أيدي [المشترين] (٢) حتى يشتريها ابنُها وهو لا يدري.

ويحتمل هذا القول أن لا يختص هذا بأمهات الأولاد فإنه مقصور في غيرهن، فإن الأمة يكون ولدها حراً من سيدها بشبهة أو ولداً رقيقاً بنكاح أو زنا ثم تُباع الأمة في الصورتين بيعاً صحيحاً وتدور في الأيدي حتى يشتريها ولدها، وهذا أكثر وأعم من تقريره في أمهات الأولاد(1).

وأما «بعلها» فالصحيح في معناه أن البعل هو: المالك [أ] (٥) و السيد، فيكون بمعنى ربها على ما ذكرناه.

قال أهل اللغة(٢): بعل الشيء: هو ربُه ومالكه.

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (الناس).

<sup>(</sup>٤) نقله ابن رجب في «جامع العلوم» (١/ ١٣٧)، وفي «الفتح» (١/ ٢١٩)، وقال: «وفي هذا القول نظر وبعدٌ»، والحافظ في «الفتح» (١/ ٢٢٢)، والنووي في «شرح الأربعين» (٢٥).

<sup>(</sup>٥) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٦) «المفردات» (٦٤-٦٥).

وقال ابن عباس ﷺ والمفسرون في قوله تعالى: ﴿ أَنَدَعُونَ بَعْلاً ﴾ [الصافات:١٢٥]،: «أي: رباً»(١).

وقيل: المراد بالبعل في الحديث: الزوج.

ومعناه نحو ما تقدم أنه يكثر بيع السراري حتى يتزوج الإنسان أمه وهو لا يدري، وهو أيضاً معنى صحيح، إلا أن الأول أظهر، ولأنه إذا أمكن حمل الروايتين في القضية الواحدة على معنى واحد كان أولى، والله أعلم، قاله الشيخ عيى الدين (۱).

زاد غيره (٢٠): أن يكون المعنى: أنه يكثر العقوق فيعامل الولد أمه معاملة السيد أمته من الإهانة والسَبِّ.

ويشهد لذلك حديث أبي هريرة والمراقة المراقة مكان الأمة، وقوله: «لا تقوم الساعة حتى يكون الولد غيظاً» الحديث، انتهى (١٠).

=

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في «الجامع» (٢٣/ ١١٠)، وابن أبي حاتم (١١/ ٣٢٢٥).

<sup>(</sup>۲) في «شرح مسلم» (۱/۹۹۱).

<sup>(</sup>٣) هو من كلام ابن دقيق العيد في «شرح الأربعين» (٣١)، ونقله ابن حجر في «الفتح» (١٢٢ - ١٢٣)، ثم قال: «وهذا أوجَهُ الأوجه عندي لعمومه».

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٤٦٢٧) من طريق محمد بن عبدالغني عن أبيه عن مؤمل عن أبي أحيد أبي أميه بن يعلى عن أم عيسى عن أم الضراب عن عائشة، فذكرته.

وإسناده ضعيف أم عيسى مجهولة لا تُعرف، وقال الهيثمي في «المجمع»: (٧/ ٣٢٥): «رواه الطبراني في «الأوسط» وفيه جماعة لم أعرفهم».

وأخرج الطبراني في «الكبير» كما في «المجمع» (٧/ ٣٢٤) من حديث أبي موسى الأشعري ضمن حديث طويل وفيه هذا اللفظ.

السابع والعشرون: قوله عليه الصلاة والسلام: «وأن ترى الحفاة العراة العالة رعاء الشاء يتطاولون في البنيان»:

«العالة» مخفف اللام (١١)، واحدهم عائل؛ ككابت وكبته، والألف في العالة منقلبة عن ياء والأصل عيلة.

و «العيلة»: بإسكان الياء: الفقر، قال تعالى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةَ فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللّهُ مِن فَضْلِهِ \* ﴾ [التربة:٢٨]، أي: فقراً.

«والرِعاء»: بكسر الراء وبالمد، ويقال فيه: رُعاء بضم الراء وزيادة الهاء بلا مد، ومعناه: أهل البادية وأشباههم من أهل الحاجة والفاقة، تبسط لهم الدنيا حتى يتباهون في البنيان.

وفي الحديث (٢) من هذا المعنى أيضاً: «لا تقوم الساعة حتى يكون أسعد الناس بالدنيا لكع بن لكع».

حوقال الهيشمي: «رواه الطبراني ورجاله ثقات وفي بعضهم خلاف».

وأخرج الطبراني في «الأوسط» (٤٨٦١) (٥/ ١٢٧)، عن عبدالوارث بن إبراهيم عن سيف بمن مسكين عن مبارك بن فضالة عن الحسن عن عُتي السعدي عن ابن مسعود في حديث طويل... قال الهيثمي في «المجمع» (٧/ ٣٢٣): «وفيه سيف بن مسكين، وهو ضعيف».

<sup>(</sup>١) جاء في (ب) (الفقراء).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٥/ ٣٨٩)، والترمذي (٢٣٠٥)، من طريق إسهاعيل بن جعفر عن عمرو بن أبي عمرو عن عبدالله بن عبدالله عن بن الأشهيلي عن حذيفة بن اليهان، فذكره مرفوعاً. وهذا الإسناد ضعيف فيه علتان:

الأولى: عبدالله بن عبدالرحمن الأنصاري الأشهيلي، قال ابن معين: «لا أعرفه» «التهذيب» (٣/ ١٩٥). ووقع عند أحمد في المصدر المذكور (عبيدالله) فليصحح.

الثانية: عمرو بن أبي عمرو المخزومي المدني.

قال أبو حاتم: «لا بأس به»، وقال أبو داود: «ليس هو بذاك»، وقال ابن معين: «ضعيف»، وقال النسائي: «ليس بالقوي»، ووثقه أبو زرعة، «التهذيب» (٤/ ٣٦٩).

وأخرج ابن حبان في «الصحيح» (٦٧٢١)، والطبراني في «الأوسط» (٦٢٨) (١/ ١٩٧)، من طريق الوليد بن عبدالملك عن مخلد بن يزيد عن حفص بن ميسرة عن يحيى بن سعيد عن أنس فذكره. وإسناده صحيح رجاله كلهم ثقات.

وقال الهيثمي في «المجمع» (٧/ ٣٢٥): «رواه الطبراني في «الأوسط» ورجاله رجال «الـصحيح» غير الوليد بن عبدالملك بن مسرح وهو ثقة».

وأخرج أحمد (٣/ ٢٦)، والطبراني في «الكبير» (٢٢/ ١٩٥) رقم (٥١٢)، من طريق أبو نعيم عن الوليد بن عبدالله بن جميع عن أبي بكر بن أبي الجهم عن أبي بردة فذكره.

وإسناده صحيح رجاله كلهم ثقات، وفي الوليد بن عبدالله كلام يسير لا يضر، وأبو بكر هو أبــو بكر بن عبدالله بن ضمير العدوي، «التهذيب» (٦/ ٣٠٤).

وقال الهيثمي في «المجمع» (٧/ ٣٢٠): «رواه كله أحمد والطبراني باختصار ورجاله ثقات». وأخرج أحمد (٢/ ٣٢٦ و ٣٥٨) من طريق كامل عن أبي صالح عن أبي هريرة فذكره. ورجاله ثقات.

وأخرج الطبراني في «الكبير» (٣١ / ٣١٤) رقم (٧١١)، وفي «الأوسط» (٨٦٤٣) (٨/ ٢٨٢) عن المطلب بن شعيب عن عبدالله بن صالح كاتب الليث عن المطلب بن شعيب عن عبدالله بن أبي أميه عن أم سلمة فذكره.

وإسناده ضعيف، فيه عبدالله بن صالح كاتب الليث، «التهذيب» (٣/ ١٦٨ - ١٦٩).

ووقع في "المعجم الكبير"، الصعب بن عبدالله، والصواب مصعب بن عبدالله وأم سلمة على عمته. وقال الهيثمي في «المجمع» (٧/ ٢٨٤): «رواه الطبراني في «الأوسط» و «الكبير»، وفيه عبدالله بسن الصالح كاتب الليث وهو ضعيف؛ وقد وثق».

وأخرج الطبراني في «الأوسط» (٢٧٧)، من طريق عبدالله بن جعفر الرقي عن أصبغ بن محمـد ابن أخي عبيدالله بن عمر فذكره. ابن أخي عبيدالله بن عمر فذكره. وإسناده مرسل سعيد لم يدرك عمر روى عنه مرسلاً.

وقــال الهيثمــي في «المجمــع» (٧/ ٥١/٣): «رواه الطــبراني في «الأوســط» بإســنادين، ورجــال أحدهما ثقات».

والحديث بمجموع هذه الطرق يرتقي لدرجة الصحيح لغيره. وقد صححه العلامة الألباني في «صحيح الجامع» (٧٣٤١). قال أهل اللغة(١): اللكع: اللئيم، والمرأة، لكاع.

قال الشاعر:

قال الشيخ محيي الدين (٢): «هكذا ضبطناه: «لبث»، آخره تاء مثلثة من غير تاء، وفي كثير من الأصول المحققة: «لبثت»، بزيادة تاء المتكلم؛ وكلاهما صحيح».

وأما «ملياً» فبتشديد الياء ومعناه: وقتاً طويلاً، وفي رواية أبي داود والترمذي: «بعد ثالثة».

[فظاهر] (١٣) هذا أنه بعد ثلاث ليال.

وفي ظاهر هذا مخالفة لقوله في حديث أبي هريرة ولله بعد هذا: ثم أدبر الرجل فأخذوا يردونه فلم يروا شيئاً، فقال النبي على: «هذا جبريل»، فيحتمل الجمع (أ) بينها أن عمر والله عضر قول النبي لهم في الحال بل كان قد قام من المجلس؛ فأخبر النبي على الحاضرين في الحال وأخبر عمر بعد ثلاث، إذ لم يكن حاضراً وقت [إخبار] (6) الباقين.

<sup>(</sup>۱) «القاموس» (٣/ ١١٦)، و «النهاية» لابن الأثير (٤/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>۲) في «شرح مسلم» (۱/ ۹٥١). (٣) في (ب) (وظاهر).

<sup>(</sup>٤) قال ابن حجر في «الفتح» (١/ ١٢٥): «وهو جمع حسن».

<sup>(</sup>٥) في (ب) (إحضار).

التاسع والعشرون: قوله ﷺ: «[فإنه](١) جبريل أتاكم يعلمكم دينكم»:

أي: أصول دينكم أو قواعد دينكم أو كليات دينكم.

قيل: في هذا دليل على أن الله مَكَّن الملائكة أن يتمثلوا فيها شاءوا من صور بني آدم، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَتَمَثَّلُ لَهَا بَشَرًا سَوِيًا صَبِيتًا [مريم:١٧].

وقد كان جبريل يتمثل للنبي ﷺ في صورة دحية بن خليفة (٢).

فروى مسلم (١٦٧) من حديث جابر قال: إن رسول الله على قال: «عُرض على الأنبياء، فبإذا موسى ضرب من الرجال كأنه من رجال شنوءة، ورأيت عيسى بن مريم بين الرجال كأنه من رأيت به شبها عروة بن مسعود، ورأيت إبراهيم -صلوات الله عليه- فإذا أقرب من رأيت به شبها صاحبكم - يعنى نفسه-، ورأيت جريل - بيني - فإذا أقرب من رأيت به شبها دحية بن خليفة ».

أما مجيء جبريل على صورة دحية فوردت في ذلك أحاديث.

فأخرج الطبراني في «الأوسط» (٧) من حديث أنس قال: قال ﷺ: «يأتي جبريل على صورة دحية الكلبي».

وإسناده ضعيف فيه عفير بن معدان، قاله الهيثمي في «المجمع» (٩/ ٣٧٨).

وأخرج أحمد (٢/ ١٠٧) من حديث ابن عمر قال: «وكان جبريل يأتي على صورة دحية الكلبي». وإسناده صحيح رجاله كلهم ثقات.

وعلل الزركشري في «التنقيح» (١/ ٢٢) كونه يأتي على صورة دحية فقال: «وقيل: بالكسر رئيس الجند – أي معنى دحية – ولعل هذا هو الحكمة في أن جبريل بين كان يجيء على صورته»، وقال ابن الجوزي في «كشف المشكل» (٣/ ٥)، نقلاً عن شيخه ابن ناصر أنه قال: «إنها كان جبريل يتشبه بدحية لأن دحية كان يدخل على الملوك»، وقال الذهبي في «السير» (٢/ ٥٥٤): «ولا ريب أن دحية كان أجمل الصحابة الموجودين بالمدينة، وهو معروف، فلذا كان جبريل ربها نزل في صورته».

<sup>(</sup>١) في (ب) (قإن).

<sup>(</sup>٢) هو دحية بن خليفة بن فروة بن فضالة الكلبي القضاعي صاحب النبي ري ورسوله بكتابه إلى عظيم بصرى ليوصله إلى هرقل، وكان أحسن الناس وجهاً.

ترجمته في «الطبقات» (٤/ ٢٤٩)، و «الإصابة» (٣/ ١٩١)، وقد بين علي ال المبب مجيء جبريل على صورة دحية هو التشابه.

# ك الحديث الثاني

و لجبريل صورة خاصة خُلق عليها لم يره النبي ﷺ عليها غير مرتين كما في «الصحيح» (١).

وظاهر هذا أن النبي ﷺ كان قد عرف جبريل ﷺ؛ لكن في آخر الأمر، قاله البخاري (٢) -رحمه الله تعالى-.



<sup>(</sup>٢) لم أجده، والله تعالى أعلم.

رَفْعُ بعبس (لرَّحِي (الْفَجَنِّي يَّ (سِّلَنَسَ (افَدِّنُ (الْفِرُوفِ www.moswarat.com



#### الحديث الثالث

عن أبي عبدالرحمن عبدالله بن عمر بن الخطاب قال: سمعت رسول الله على يقول: «بني الإسلام على خمس، شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وحج البيت وصوم رمضان»، رواه البخاري ومسلم (۱).

#### التعريف:

عبدالله بن عمر بن الخطاب بن نفيل بن عبدالعزة بن رياح [بن] أن قُرط بن رزاح بن عدي بن كعب القرشي العدوي.

كنيته أبو عبدالرحمن، كان من فقهاء الصحابة ومفتيهم وزهادهم ومتورعيهم وممن اعتزل [نفسه] (٢) فلم يقاتل مع أي من الفريقين تورعاً لما أشكل عليه الأمر ثم ندم على ترك القتال مع علي المحققة للا تبينت له الفئة الباغية وقال لمن سأله: «عففت يدي فلم أقاتل، والمقاتل على الحق أفضل» (٤)، وقال عند موته: «لا آسى على شيء من الدنيا إلا تركي لقتال الفئة الباغية» (٥).

ولم يكن تخلف عن سرية من سرايا رسول الله ﷺ ثم أولع بـالحج في الفتنـة وبعدها، وكان أعلم الناس بالمناسك.

<sup>(</sup>١) البخاري (٨)، ومسلم (١٦). (٢) في (ب) (بن عبدالله).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (الفتنة).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة كما في «الاستيعاب» (٤٢٠) عن ميمون بن مهران عن ابن عمر إنه دخل عليه رجل فسأله عن تلك المشاهد، فقال: «كففت يدي؛ فلم أقدم، والمقاتل على الحق أفضل».

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن عبدالبر في «الاستيعاب» (٤٢٠ – ٤٢١)، وذكره الذهبي في «السير» (٣/ ٢٣٠).

وهو شقيق حفصة زوج النبي ﷺ، أمهما زينب بنت مظعون بن [وهب](١) بن حذافة الجمحية.

قيل: أسلم قبل أبيه و لا يصح، بل كان ينكر ذلك.

والصحيح أنه هاجر قبل أبيه، وقيل هاجر معه، ولم يكن حينئذ بالغاَّ.

واستصغره النبي على عام أحد وهو ابن أربع عشرة سنة، وأجازه يوم الخندق وهو ابن خمس عشرة سنة (٢).

وقال الواقدي: «استصغره عام بدر (٣) وأجازه عام أُحد، والأول أصح، وفتحت مكة وله [عشرون]» (١).

وقيل إنه أول من بايع بالحديبية، بيعة الرضوان تحت الشجرة ولم يصح (٥).

وقال النبي ﷺ لأخته حفصة: «إن أخاكِ رجل صالح، لو أنه يقوم الليل» فلم يترك قيام الليل بعدها(٢).

قال جابر (٧): «ما منا إلا من نال من الدنيا، ونالت منه إلا عمر وابنه».

<sup>(</sup>۱) في (ب) (حبيب). (۲) أخرجه البخاري (۲۰۹۷).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٩٥٥) من حديث البراء عليه.

<sup>(</sup>٤) في (ب) (سنة).

<sup>(</sup>٥) قال ابن عبدالبر في «الاستيعاب» (٤١٩): «ولا يصح، والمصحيح أن أول من بايع رسول الله ﷺ بالحديبية تحت الشجرة، بيعة الرضوان أبو سنان الأسدي».

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (١٦٢٢) و(١١٧٥)، ومسلم (٤٢٧٩) من حديث ابن عمر وكالله الم

<sup>(</sup>٧) أخرجه الإمام أحمد في «فيضائل المصحابة» (٢/ ٨٩٤) رقم (١٦٩٩)، والفسوي في «المعرفة والتاريخ» (١/ ٢٦٤).

روي أنه رؤي ساجداً في الكعبة وهو يقول: «اللهم إنه لا يمنعني مزاحمة قريش على هذه الدنيا إلا خوفك».

فكان كثير الصدقة، ومن عادته إذا استحسن شيئاً من مالـه تصدق بـه،

وكان رقيقه قد عرفوا منه ذلك فكانسوا يُقبلُسون على الطاعة ويلازمون المسجد فيعتقهم، فقيل له: إنهم يخدعوك، فقال: «من خدعنا بالله انخدعنا له»(١).

قال نافع: «ما مات ابن عمر حتى أعتق ألف إنسان، وحمل على ألف فرس في سبيل الله تعالى»، وروى ابن وهب عن مالك أنه قال: «بلغ ابن عمر ستاً وثهانين سنة، وأفتى في الإسلام ستين سنة».

وروى عنه نافع علماً جماً، وروى ابن أبي الزناد عن أبيه قال: اجتمع في الحجر مصعب وعروة وعبدالله بن الزبير وعبدالله بن عمر فقالوا: تمنوا، فقال عبدالله ابن الزبير: «أما أنا فأتمنى الخلافة»، وقال عروة: «أما أنا فأتمنى أن يؤخذ عني العلم»، وقال مصعب: «أما أنا فأتمنى [إمرة](») العراق، والجمع بين عائشة بنت طلحة وسكينة بنت الحسين»، وقال ابن عمر: «أما أنا فأتمنى المغفرة»، قال: فنالوا كلهم ما تمنوا، ولعل ابن عمر قد غُفر له (»).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (١/٣٦٦).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (إمارة).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في الحلية (١/ ٣٨٣) و(٢٠ · ٢٠)، وانظر «المتمنين» لابن أبي الدنيا (٤٠) رقم (٤٥)، وفيه سعيد بن المسيب بدل عبدالله بن عمر.

وذكر غير واحد من العلماء أنه توفي بمكة سنة ثلاث وسبعين [بعد] (۱) ابن الزبير بثلاثة أشهر، وقيل سنة أشهر، وأوصى أن يدفن في الحل فلم يقدر على ذلك من أجل الحجاج فدفن بذي طوى، وكان ابن عمر يتقدم الحجاج في المواقف وغيرها، وقال له وقد خطب وأخّر الصلاة: إن الشمس لا تنتظرك، فقال: لقد هممت أن أضرب الذي فيه عيناك، فقال: إن تفعل فإنك سفيه أمسلط] (۱)، فعز ذلك عليه، فأمر رجلاً فسم زُجَّ رمحه، و زحمه في الطواف فوضع الرمح على قدمه فمرض منها أياماً، فدخل عليه الحجاج فقال: من فعل بك [هذا] (۱) يا أبا عبدالرحن؟، فقال: وما تصنع به، [ف] قال: قتلني الله إن لم أقتله، قال: لست بفاعل، قال: ولم؟، قال: لأنك الذي أمرت به.

وروي عنه أنه قال: «قتلني الذي أمر بإدخال السلاح الحرم، ولم يكن يدخل فيه»، ومات فصلى عليه الحجاج<sup>(۱)</sup>.

[روى](م) عنه أولاده سالم وحمزة وعبدالله وبلال وابن ابنه محمد بن يزيد بن عبدالله بن عمر؛ وابن أخيه حفص بن عاصم بن عمر، ونافع مولاه وعبدالله بن دينار وزيد بن أسلم وعروه بن الزبير، والقاسم بن محمد وطاووس بن كيسان اليهاني ومحمد بن جبر بفتح الجيم وسكون الباء الموحدة وراء مهملة، وسعيد بن المسيب وأبو سلمة بن عبدالرحمن و عمرو بن دينار وخلق سواهم.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب). (نسلط).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب). (٤) أخرجه البخاري (٩٦٦).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (وروي).

رُوي له عن رسول الله ﷺ ألف حديث وستهاية وثلاثون حديثاً، اتفقا منها على مائة وسبعين حديثاً، وانفرد البخاري بثهانين حديثاً ومسلم بإحدى وثلاثين حديثاً، روى له الجهاعة، و الله أعلم.

#### ثم الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: أصل البناء أن يكون في [المحسيات](١) دون المعاني فاستعماله من باب المجاز الاستعاري وقد جاء هنا في غاية الحسن والبلاغة إذ جعل عليه المصلاة و السلام للإسلام قواعداً وأركاناً محسوسة، وجعل الإسلام مبنياً عليها.

وهذا مثل قول الشاعر:

إذا صبحت بيد الشال زمامها

فهذا مدع أن للشمال يدُّ، و أن للسحاب زماماً.

فإن قلت: فهل يجوز أن يكون مثل قول زياد الأعجم:

إن الــــاحة والمـروءة والنـدى في قبـة ضربـت عـلى بـن الحـشرج

قلت: لا لأن هذا من باب الكناية، والأول من باب الاستعارة؛ والبابان مفترقان.

فإن قلت: وما المَيْزُ بهما؟

قلت: إنها المَيْزُ بينهما بحصول حد كل واحد منهما وحقيقته، فالاستعارة عند على الله على قسمين:

<sup>(</sup>١) في (ب) (المجسمات).

أحدها: أن يطلق اسم المشبه به على المشبه من غير ذكر أداة التشبيه، كقولك: رأيت أسداً، و أنت تريد إنساناً كالأسد في شجاعته، فقد جعلت الشيء الشيء وليس به.

والثاني: أن تجعل الشيء للشيء و ليس له كقوله: إذا صبَّحت بِيَد الـشمال زمامها، كما تقدم.

وأما الكناية فهي أيضاً على قسمين:

أحدهما: أن يريد إثبات معنى [فيترك] (١) اللفظ الموضوع له، [و يأتي] (١) بتاليه وجوداً ليومئ به إليه و يجعله شاهداً له، ودليلاً عليه، وذلك نحو قولك: فلان كثير رماد القدر، والمراد القِرى وطويل النجاد، والمراد طول القامة.

والثاني: هو أن [يأتي] (٢) بالمراد منسوباً إلى أمر يشتمل عليه من هو له حقيقة كقوله:

إن السماحة و المروءة و الندى في قبة ضربت على ابن الحشرج أراد أن هذه الخصال الثلاث مجموعة في ابن الحشرج، أو مقصورة عليه أو مختصة به، فجعل كونها في القبة المضروبة عليه كناية عن كونها فيه.

وإذا عرفت الفرق بين الاستعارة والكناية علمت أن جعل [القبة] في الحديث الإسلام [الجعل] السمال والزمام للسحاب فهو من باب الاستعارة لا من باب الكناية.

<sup>(</sup>١) في (ب) (متروك). (٢) في (ب) (وتأتي).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (يأتوا). (٤) في (ب) (البينة).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (فجعل).

وإذا علمت هذا فاعلم أن الكناية جاءت في الكتاب العزيز أحسن وأوجز وأبلغ من بيت زياد هذا، وذلك قوله تعالى: ﴿وَمُرِيَّتُ عَيَنِهِمُ اللِّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ ﴾ [البقرة: ٦١]، فإن زياداً جعل الساحة والمرؤة والندى في قبة والقبة مضروبة على الممدوح الذي هو ابن الحشرج، وفي الآية الكريمة جعل نفس الذلة والمسكنة هي القبة بلا واسطة، فاشدد يدك على هذا فَقَلَّ ما تجده (١).

الثاني: شهادة [ألا] (٢) إله إلا الله؛ وما بعدها مخفوض على البدل (٢) من خمس وهو الأحسن ويجوز الرفع إما على تقدير مبتدأ محذوف أي أحدها شهادة إلا إله إلا الله، أو على الحذف الخبر والتقدير، ومنها شهادة إلا إلىه إلا الله، وهذا أولى لأن المختار عند النحويين عند تعارض حذف المبتدأ والخبر حذف الخبر على ما هو مقرر في كتب النحو.

<sup>(</sup>١) وما نقله المصنف -رحمه الله تعالى- ذكره الزمخشري في «الكشاف» (١/ ١٧٤) فقال: «جُعلت الذلة محيطة بهم مشتملة عليهم، فهم فيها كما يكون في القُبة من ضُربت عليه أو أُلصقت بهم حتى لزمتهم ضربة لازب كما يضرب الطين على الحائط فيلزمه».

وانظر «عمدة القاري» للعيني (١/ ١٨٨).

هذا؛ وقد عقد ابن قتيبة في كتابه «تأويل مشكل القرآن» (١١٨/٨٨) بابـاً في الاســتعارة، وهــل هي في كتاب الله تعالى؟.

وعقد كذلك ابن النقيب في كتابه «الفوائد المشوق إلى علوم القرآن وعلم بيانه» باباً في ذلك ( ٧٢ - ٨٢)، والكتاب نُسب خطأً لابن القيم.

انظر «كتب حذر منها العلماء» لمشهور حسن (٢/ ٣٢٤).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (أن لا).

<sup>(</sup>٣) ونقل مثله الحافظ في «الفتح» (١/ ٥٠)، و«العمدة» للعيني (١/ ١٨٨).

الثالث: جاء رواية أخرى في «الصحيح» أيضاً: «بني الإسلام على خسية» (١) بإثبات [التاء] (٢).

فعلى الرواية الأولى يكون التقدير على قواعد خمس، وعلى الثانية على أركان خمس ولا يحسن [أن] (٢) يكون التقدير على خمس قواعد أو خمسة أركان لأن المضاف إليه لا يجوز حذفه [غالباً] (٤) بخلاف المضاف، فالمحذوف [إذن] (٥) هو الموصوف لا المضاف إليه فاعرفه (٢).

الرابع: قال الإمام أبو العباس القرطبي في كتابه «المفهم» (\*): «قوله ﷺ: «بني الإسلام على خمس» يعني: أنّ هذه الخمس أساس دين الإسلام وقواعده عليها يبنى وبها يقوم، وإنها خصص هذه بالذكر ولم يذكر منها الجهاد مع أنه به ظهر الدين وانقمع به [عتاة] (^) الكافرين لأن هذه الخمس فرض دائم على الأعيان ولا يسقط عمن اتصف بشر وط ذلك».

<sup>(</sup>١) هي رواية مسلم برقم (١٦).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (الهاء).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (غالباً أن).

<sup>(</sup>٤) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (إذا).

<sup>(</sup>٦) وقال العيني في «العمدة» (١/ ١٨٨): «ويقال: إنها حذف الهاء لكون الأشياء لم تذكر كقوله تعالى: ﴿ يَتَرَبَّنَنَ بَأَنفُيهِ فَ أَرْبَعَةَ أَمْمُرُومَ عَمْرًا ﴾ [البقرة: ٢٣٤]، أي عشرة أشياء، وكقوله عليه المصلاة والسلام: «من صام رمضان وأتبعه سناً»».

<sup>(</sup>٧) «المفهم» (١/ ١٦٧).

<sup>(</sup>٨) في (ب) (عتاق).

والجهاد من فروض الكفايات، وقد يسقط في بعض الأوقات (۱) بل قد صار جماعة كبيرة إلى أن فرض الجهاد قد سقط بعد فتح مكة، ذُكر أنه مذهب ابن عمر والنووي وابن سيرين وبنحوه سحنون من أصحابنا إلا أن ينزل العدو بقوم أو يأمر الإمام بالجهاد فيلزم عند ذلك، وقد ظهر من عدول ابن عمر عن جوابه الذي قال له: ألا تغزو؟ [إلى] (۱) جاوبه بقوله: قال النبي ﷺ: «بني الإسلام على خسس»، أنه كان لا يرى فريضة الجهاد في ذلك الوقت خاصة أو على أنه يرى سقوطه مطلقاً كما نُقل عنه.

وحديث ابن عمر هذا قد روي من طرق ففي بعضها: «شهادة أن لا إله إلا الله الله»، وفي بعضها «على أن تعبد الله و تكفر ما دونه» (٣٠).

فالأُولى نقلٌ للّفظ، والأُخرى نقلٌ بالمعنى.

وقد اختُلف في جواز نقل الحديث بالمعنى من العالم بمواقع الكلم وتركيبها على قولين: الجواز والمنع، وأما من لا يعرف فلا خلاف في تحريم ذلك عليه (٤).

\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) قال ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (۱۵۲): «وذلك لوجهين: أحدهما: أن الجهاد فرض كفاية عند جمهور العلماء، ليس بفرض، بخلاف هذه الأركان، والثاني: أن الجهاد لا يستمر فعلم إلى آخر الدهر، بل إذا نزل عيسى المنتقية ولم يبق حينئذ ملة غير ملة الإسلام، فحينئذ تضع الحرب أوزارها، ويستغنى عن الجهاد، بخلاف هذه الأركان، فإنها واجبة على المؤمنين إلى أن يأتى أمر الله وهم على ذلك، والله أعلم».

<sup>(</sup>٢) في (ب) (في). (٣) هي رواية مسلم (٢٠/١٦).

<sup>(</sup>٤) هذه المسألة التي ذكرها المصنف -رحمه الله تعالى- مهمة في رواية أحاديث النبي ﷺ، وقد عقد علماء الحديث في مصنفاتهم نقو لا تبين مدى أهمية هذه المسألة، وبعضهم رأى أنها من آكد الواجبات.

### الحديث الثالث

وقد وقع في بعض الروايات تقديم الحج على الصوم (١١)، وهي وهم والله اعلم، لإن ابن عمر لما سمع المستفيد يقدم الحج على الصوم زجره ونهاه عن

- وقد عقد الخطيب البغدادي في كتابه «الكفاية» نقولاً تشهد له ذا المعنى، فقال في (١٧١) أو (١/٣٠ - ط دار الهدى): «باب ما جاء في رواية الحديث على اللفظ ومن رأى ذلك واجباً».

وذكر بإسناده عن محمد بن سوقة قال: «لم يكن من أصحاب رسول الله على أحد إذا سمع الحديث من رسول الله على لا يزيد فيه ولا ينقص ولا مثل عبدالله بن عمر».

وقال محمد بن علي: «كان ابن عمر إذا سمع الحديث لم يهزد فيه ولم يهنقص منه، ولم يجاوزه ولم يقصر عنه».

> بل أن بعض علماء الحديث رأى وجوب الحديث كها روي حتى وإن كان فيه تغيير. وانظر في ذلك «الكفاية» (١٧٥ - ١٧٩)، و«المحدث الفاصل» (٢١٥).

> > (١) وهي رواية البخاري (٨).

(٢) هذا الذي قاله المصنف غير مُسلم له، فال العيني في «عمدة القاري» (١ / ١٩١): «ومنهم من قال: الصواب تقديم الصوم، والرواية الأخرى وهم لإنكار ابن عمر وزجره عن ذكرها، واستضعف هذا بأنه يجر لل توهين الرواية الصحيحة، وطرد احتمال الفساد عند فتحه، لأنا لو فتحنا هذا الباب لارتفع الوثوق بكثير من الروايات إلا القليل، ولأن الروايتين في الصحيح، ولا تنافي بينها كما تقدم من جواز رواية الأمرين».

وذهب ابن الصلاح -رحمه الله تعالى - إلى غير ذلك فقال في «صيانة صحيح مسلم» (١٤٧): «فكأن ذلك وقع ممن كان يرى الرواية بالمعنى، ويرى أن تأخير الأول أو الأهم في الذكر شائع في اللسان فتصرف فيه بالتقديم والتأخير لذلك مع كونه لم يسمع نهي ابن عمر عن ذلك».

وتعقبه النووي في «شرح مسلم» (١/ ١٧٨ - ١٧٩): «وهذا الذي قاله ضعيف من وجهين، أحدهما: أن الروايتين قد ثبتتا في «الصحيح» وهما صحيحتين في المعنى لا تنافي بينها كما تقدم إيضاحه فلا يجوز إبطال إحداهما، الثاني: إن فتح باب احتمال التقديم والتأخير في مثل هذا قدح في الرواة، فإنه لو فتح لم يبق لنا وثيق بشيء من الروايات إلا القليل، ولا يخفى بطلان هذا وما يترتب عليه من المفاسد وتعلق من يتعلق به ممن في قلبه مرض، والله أعلم».

قلت: وسيردُّ المصنف فيها بعد على كلام النووي السابق الذكر.

وقد جمع النووي بين الروايتين بوجه آخر فقال (١/ ١٧٨): «والأظهر -والله أعلم- أنـه يحتمـل

=

### الحديث الثالث

ذلك؛ وقدّم الصوم على الحج وقال: «هكذا سمعته من رسول الله عَلَيْ ، ولا شك أن نقل اللفظ كما سُمع هو الأولى والأسلم والأعظم للأخذ لقوله عَلَيْ: «نضّر الله امرؤاً سمع مقالتي فوعاها ثم أداها كما سمعها فرُب حاملٍ فقه إلى من هو أفقه منه، ورُب حامل فقه ليس بفقيه »(۱).

=أن ابن عمر سمعه من النبي على مرتين، مرة بتقديم الحج ومرة بتقديم الصوم، فرواه أيضاً على الوجهين في وقتين، فلما رد عليه الرجل وقدم الحج قال ابن عمر: «لا ترد علي ما لا علم لك به ولا تعترض بها لا تعرفه، ولا تقدح فها لا تتحقه بل هو بتقديم الصوم هكذا سمعته من رسول الله على الوجه الآخر، ويحتمل أن ابن عمر كان سمعه مرتين كها ذكرنا ثم لما رد عليه الرجل نسي الوجه الذي رده فأنكره».

وسينقل المصنف فيها بعد نص كلام ابن الصلاح والنووي -رحمهما الله تعالى-.

قلت: والاحتمال الثاني الذي ذكره النووي قريب مما قاله المصنف من توهيم بعض الرواة، وليس هناك دليل على نسيان ابن عمر.

وأحسن الأجوبة عن هذا الإشكال ما أجاب به الحافظ في «الفتح» (١/ ٥٠) فقال: «ففي هذا إشعار بأن رواية حنظلة التي في البخاري رواية بالمعنى، إما لأنه لم يسمع رد ابن عمر على الرجل بتعدد المجلس، أو حضر ذلك ثم نسيه، ويبعد ما جوزه بعضهم أن يكون ابن عمر سمعه من النبي على الوجهين ونسي أحدهما عند رده على الرجل، ووجه بعده إن تطرق النسيان إلى الراوي عن الصحابي أولى من تطرقه إلى الصحابي، كيف وفي رواية مسلم من طريق حنظلة بتقديم الصوم على الحج، ولابن عوانه من وجه آخر عن حنظلة أنه جعل صوم رمضان قبل، فتنويعه دال على أنه روي بالمعنى، ويؤيده ما وقع عند البخاري في التفسير بتقديم الصيام على الزكاة. أفيقال أن الصحابي سمعه على ثلاثة أوجه؟ هذا مستبعد، والله أعلم».

(۱) الحديث متواتر، فثبت عن زيد بن ثابت، وعثمان بن عفان، وابن مسعود، وأبي بكرة وغميرهم، وسبق تخريجه صفحة (۱۹).

فمنها ما أخرجه أحمد (٥/ ١٨٣)، والترمذي (٢٦٥٦)، وأبو داود (٣٦٦٠)، وغيرهم من حديث زيد بن ثابت على الم

ويحتمل أن [يكون] (() محافظة النبي ﷺ على ترتيب هذه القواعد لأنها نزلت كذلك، الصلاة أولاً ثم الزكاة ثم الصوم ثم الحج، و يحتمل أن يكون ذلك لإفادة الأوكد فالأوكد فقد يستنبط الناظر في ذلك الترتيب تقديم الأوكد على ما هو دونه إذا تعذر الجمع بينها، كمن خاف عليه وقت الصلاة وتعين عليه في ذلك الوقت أداء الزكاة لضرورة المستحق، يبدأ بالصلاة، والله أعلم (()).

وقال الشيخ محيي الدين: «جاء في هذا الحديث أربع روايات:

الأولى: «بُني الإسلام على خسة: [على أن] (٣) تُوحِدَ الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصيام رمضان والحج»، هكذا سمعته من رسول الله ﷺ.

وفي الرواية الأخرى: «بُني الإسلام على خمسةٍ على أن تعبد الله وتكفر بها دونه وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وحج البيت وصوم رمضان».

وفي الرواية الثالثة: «بُني الإسلام على خمس شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وحج البيت وصوم رمضان».

وفي الرواية الرابعة أن رجلاً قال: لِعبدالله بن عمر: ألا تغزو؟، فقال: إني سمعت رسول الله ﷺ يقول: «[إن الإسلام](؛) بُني على خمسة شهادة أن لا إلىه إلا الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصيام رمضان وحج البيت».

<sup>=</sup> وقد جمع غير واحد طرق وروايات هذا الحديث، فمنهم ابن عبدالبر في «جامع بيان العلم وفضلة» (١/ ١٧٥ - ١٩٠)، والخطيب في «شرف أصحاب الحديث»، وابن منده له جزء في ذلك ذكره المناوي في «فيض القدير» (٦/ ٣٥٠)، وجمع طرق الحديث ورواياته شيخنا الفاضل عبدالمحسن العباد في جزء مفرد وهو مطبوع.

<sup>(</sup>۱) في (ب) (تكون). (۲) «شرح مسلم» (۱/ ۱۷۸).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (*ب*).

<sup>(</sup>٤) ساقط من (ب)، وفيه «بني الإسلام على خمس».

قال: ثم اختلف العلماء في إنكار ابن عمر على الرجل الذي قدم الحج مع أن ابن عمر رواه كذلك كما وقع في الطريقين المذكورين، [والأظهر] (۱) والله أعلم أن ابن عمر سمعه من النبي على مرتين مرة بتقديم الحج ومرة بتقديم الصوم؛ فرواه أيضاً على الوجهين في وقتين فلما رد عليه الرجل وقدم الحج قال ابن عمر: «لا ترد علي ما لا علم لك به ولا تتعرض بما لا تعرفه ولا تقدح في ما لا تتحققه، بل هو بتقديم الصوم؛ هكذا سمعته من رسول الله على الصوم؛ هكذا سمعته من رسول الله على الله على الصوم؛ هكذا سمعته من رسول الله على المو بتقديم الصوم؛ هكذا سمعته من رسول الله على المو بتقديم الصوم؛ هكذا سمعته من رسول الله على المو بتقديم الصوم؛ هكذا سمعته من رسول الله على المو بتقديم الصوم؛ هكذا سمعته من رسول الله على المو بتقديم الصوم؛ هكذا سمعته من رسول الله على المو بتقديم الصوم؛ هكذا سمعته من رسول الله على المورد المو

وليس في هذا نفي لسهاعه على الوجه الآخر ويحتمل أن ابن عمر كان سمعه مرتين بالوجهين كها ذكرنا، ثم لما رد عليه الرجل نسي الوجه الذي رده فأنكره، فهذان الاحتمالان هما المختاران في هذا.

وقال الشيخ أبو عمرو بن الصلاح -رحمه الله تعالى-: «محافظة ابن عمر على ما سمعه من رسول الله على ونهيه عن عكسه يصلح حُجة لكون الواو تقتضي الترتيب وهو مذهب كثير من الفقهاء الشافعين، وشذوذ من النحويين، ومن قال: لا تقتضي الترتيب وهو المختار وقول الجمهور، فله أن يقول: لم يكن ذلك لكونها تقتضي الترتيب بل لان فرض رمضان نزل السنة الثانية للهجرة ونزلت فريضة الحج سنة ست، وقيل: سنة تسع بالمثناة فوق، ومن حق الأول أن يقدم في الذكر على الثاني لمحافظة ابن عمر لهذا.

وأما رواية تقديم الحبج فكأنه وقع ممن كان يرى الرواية بالمعنى فيرى أن تأخير الأول أو الأهم في الذكر سائغ في اللسان فيتصرف فيه بالتقديم والتأخير

<sup>(</sup>١) في (ب) (فالأظهر).

لذلك مع كونه لم يسمع نهي ابن عمر والشيخ عن ذلك، فافهم ذلك فأنه من المشكل الذي لم أرهم بينوه»، هذا آخر كلام الشيخ أبي عمرو بن الصلاح.

قال الشيخ محيي الدين: «وهذا الذي قاله ضعيف من وجهين:

أحدهما: أن الروايتين قد ثبتتا في «الصحيح»، وهما صحيحا المعنى لا تنافي بينها كم قدمنا إيضاحه فلا يجوز إبطال إحداهما.

الثاني: [إنَّ] (١) فتح باب احتمال التقديم والتأخير في مثل هذا قدحٌ في الرواة والروايات فانه لو فُتح ذلك لم يبقَ لنا وقوفٌ بشيء من الروايات إلا القليل ولا يخفى بطلان هذا، وما يترتب عليه من المفاسد وتعلق [به] (١) من يتعلق به ممن في قلبه مرض، والله أعلم».

قلت: والعجب من إنكاره احتمال التقديم والتأخير وقد نص العلماء المحققون على أن ذلك في كتاب الله العزيز صريحاً واحتمالاً.

أما الصريح: فقولة تعالى: ﴿[وَ] اللَّذِى النَّرْعَ النَّرْعَ النَّرْعَ النَّرْعَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللللَّهُ اللللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّا الللللَّا الللللّل

==

<sup>(</sup>۱) زیادة من (ب). (۲) ساقط من (أ).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) وقد تعقب ابن جرير هذا القول في «جامع البيان» (٣/ ١٩٢) فقال: «هذا القول وإن كـان غـير

وقال الإمام عبدالحق (١) في نكته على «التهذيب» في قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَنْدِينَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْبُلَكُمْ إِلَى الْمَلَاةِ فَيها تقديم وتأخير وإنها حملها: يا أيها الذين آمنوا إذا قمتم إلى الصلاة أو جاء أحد منكم ومناطبا والمناط أو لامستم النساء فاغسلوا وجوهكم وأيديكم إلى المرافق وأرجلكم إلى الكعبين، وامسحوا برؤسكم فإن كنتم جنباً فاطهر وا وإن كنتم مرضى أو على سفر فلم تجدوا ماءً فتيمموا صعيداً طيباً فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه.

قال: وإنها قدرت هذا التقدير ولم تحمل على تلاوتها لأنها تقضي كون الوضوء والتيمم على المسافر والمريض كان طاهراً أو غير طاهر لأنه عز وجل قال: ﴿وَإِن

<sup>=</sup>مدفوع أن يكون ما اشتدت خضرته من النبات، وقد تسميه العرب أسود غير صواب عندي، بخلاف تأويل أهل التأويل في أن الحرف إنها يحتال لمعناه المخرج بالتقديم والتأخير إذا لم يكن له وجه مفهوم إلا بتقديمه عن موضعه، أو تأخيره، فإما وله في موضعه وجه صحيح فلا وجه لطلب الاحتيال لمعناه بالتقديم والتأخير».

والكتاب الذي أشار له المصنف ونقل منه هو «الإشارات في أصول الفقه» للباجي، وهو مطبوع.

<sup>(</sup>١) هو الإمام الحافظ العلامة أبو محمد عبدالحق بن عبدالرحمن بن عبدالله بن السين الأزدي الأندلسي الإشبيلي المعروف بابن الخراط.

ولد سنة ١٤٥ هـ ومات سنة ٥٨١ هـ -رحمه الله تعالى-.

ترجمته في «السير» (٢١/ ١٩٨)، و «تذكرة الحفاظ» (٤/ ٩٧)، و «الشذرات» (٤/ ٢٧١).

وقد يكون أيضاً المنقول عنه عبدالحق ابن عطية «صاحب التفسير» المشهور، ولكن الغالب لمَّا ينقل عنه، يقول: قال ابن عطية، والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>٢) في (ب) (إلى).

كُنتُم مَّرَضَىٰ أَوْعَلَىٰ سَفَرٍ أَوْجَآءَ أَحَدُّ مِنكُم مِنَ ٱلْغَآبِطِ ﴾ [الماندة:٦]، فجعل المرض والسفر والمجيء من الغائط يوجب ما ذكر، هذا ظاهر الآية في التلاوة، فلم بطل هذا إجماعاً صح أن الآية ليست على تلاوتها، وأن لها تقديراً وهو ما وصفنا(١).

وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُطْنِهِ رُونَ مِن شِنَاتِهِم ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ مُنَعْرِيرُ رَفَبَةٍ ﴾ [المجادلة: ٣] الآية فظاهر الآية أنه لا يجب الكفارة إلا بالوصفين المذكورين فيها قبلها وهما: الظهار والعود، وقيل فيها تقديم وتأخير وتقديره: والذين يظاهرون من نسائهم فتحرير رقبة ثم يعودون لما قالوا قبل الظهار سالمين من الأذى بسبب الكفارة، وعلى هذا لا يكون العود شرطاً في كفارة الظهار نص عليه القرافي وغيره (٢).

وقال تعالى: ﴿ لَهُ مُعَقِّبَتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَعْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللهِ ﴾ [الرعد: ١١]، قال أهل التفسير: في الآية تقديم وتأخير والتقدير: له معقبات من أمر الله يحفظونه من بين يديه ومن خلفه، وقيل: من بعض الباء، أي يحفظونه بأمر الله، ولا يتقدم ولا يتأخر، وهو ضعيف [أ] (٣) و باطل عند نحاة البصرة إذ من مذهبهم عدم تأويل حرف بحرف بحرف.

<sup>(</sup>١) انظر «جامع البيان» للطبري (٦/ ١٤٩).

<sup>(</sup>٢) انظر «الجامع للقرطبي» (٧/ ١٨٣)، و«معاني القرآن» للزجاج (٥/ ١٣٥)، و«الجامع» للطبري (٢) ١١٨)، و «أحكام القرآن» للجصاص (٣/ ٥٥٨).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) انظر «معاني القرآن» للزجاج (٣/ ١٤٢)، و «جامع البيان» للطبري (١٥٤/١٣)، و «المحرر الوجيز» لابن عطية (٣/ ٣٠٢)، و «الجامع» للقرطبي (٩/ ١٩٢) وقال: «وحروف المصفات يقوم بعضها مقام بعض».

وقال تعالى: ﴿ وَإِن كُنَّ فِسَاءُ فَوْقَ الْمُنتَيْنِ ﴾ [النساء:١١]، قال ابن عطية (١): «هو على التقديم والتأخير والتقدير: اثنتين فها فوقهها، يقتضي ذلك قوة الكلام، فإذا كان هذا التقدير عند العلماء في نص القرآن، فكيف يبعد أن يكون في غيره، وقد جاء التقديم والتأخير في الجملة الواحدة فها ظنيك بالجمل إذا كثرت، ففي «الصحيح»عنه عليه الصلاة والسلام: «ذكاة الجنين ذكاة أمه»(٢) فقدم الخبر على

وإسناده حسن.

وله طريق أخرى عن أبي سعيد:

أخرجه أحمد (٣/ ٤٥)، وأبو يعلى (١٢٠١)، والطبراني في «المصغير» (٨٨)، والخطيب في «التاريخ» (٨/ ٤١١) كلهم من طريق عطية العوفي عن أبي سعيد الخدري فذكره.

ورواه جابر أيضاً:

فأخرجه أبو داود (٢٨٢٨)، والدارمي (٢/ ٨٤)، والبيهقي (٩/ ٣٣٤)، من طريق أبي الزبير عن جابر فذكره.

وإسناده صحيح.

ورواه أيضاً ابن عمر وكعب وغيرهم.

خرَّج ذلك كله شيخنا العلامة الألباني -رحمه الله- في «إرواء الغليل» (٨/ ١٧٢ - ١٧٥)، وانظر «مجمع الزوائد» (٤/ ٥٥٠)، و«التلخيص الحبير» (٤/ ٢٨٨)، وقال النووي في «تهذيب الأسماء واللغات» (٣/ ١١١): «حديث حسن رواه أبو داود وغيره».

<sup>(</sup>١) في «المحرر الوجيز» (٢/ ١٥) وليس فيه (هو على التقديم والتأخير).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٣/ ٣٥)، وأبو داود (٢٧٢٧)، والترمذي (١٤٧٦)، وابن ماجه (٣١٩٩)، وأبو يعلى (٩٨٨)، والبيهقي (٩/ ٣٣٥)، والبغوي في «شرح السنة» (٢٧٨٩) كلهم من طريق مجالمد ابن سعيد عن أبي الوداك عن أبي سعيد فذكره.

وإسناده ضعيف فيه مجالد بن سعيد بن عمير الهمداني، وضعفه ابن حزم «في المحلي» (٧/ ١٩). وتابعمه يمونس بسن أبي أسمامة، أخرجمه أحمد (٣/ ٣٩)، وابسن حبمان (٥٨٨٩)، والبيهقمي (٩/ ٣٣٥)، من طرق عن أبي الوداك به.

المبتدأ، إذ الأصل: ذكاةُ أم الجنين ذكاةُ الجنين على رواية الرفع، والحنفيون يروونه بالنصب، ويشترطون في حِل الجنين ذبحه، فالتقدير: عندهم ذكاةً مثل ذكاة أمه (١)، ولا [يخص] (٢) ما جاء من ذلك في كلام العرب نثراً ونصاً.

فالشيخ -رحمه الله [تعالى] (٢) - أراد سد باب يتعذر سده، ويستحيل رده فحذار حذار [من] (٤) الاغترار بذا القول، والله الموفق للصواب.

وهده المسانه احتلف فيها، فالجمهور على أن الميته إذا دديت و كان في بطنها جمين يحرج ميت الـ تكفي ذكاة أمه.

وذهب أبو حنيفة إلى تحريم الجنين وأن خرج ميتاً حتى يذكى.

وبيَّن القرافي في «الفروق» (٢/ ٩١) سبب الخلاف، فقال: «واعلم أن الحديث يروى بالرفع في الذكاة الثانية، وبالنصب، فتمسك المالكية والشافعية برواية الرفع على استغناء الجنين عن الذكاة، وأنه لا يؤكل بذكاة أمه، والتقدير الذكاة، وغسك الجنين أن يذكى الجنين ذكاة مثل ذكاة أمه، فحذف المضاف مع بقية الكلام، وأقيم المضاف إليه مقامه فأعرب كإعرابه، وهو القاعدة في حذف المضاف، والجواب عما تمسك به الحنفية من هذه الرواية إن ههنا تقديراً آخر، وهو أن يكون التقدير ذكاة الجنين داخلة في ذكاة أمه، فحذف حرف الجر فانتصبت الذكاة على أنها مفعول كقولك دخلت الدار، ويكون أمه، فحذوف أقل مما قدره الحنفية، ويكون في هذا التقدير جمع بين الروايتين، فيكون أولى من التعارض والتنافي بينها فيرجع بقلة المحذوف والجمع، ولا يبقى فيه مستند على الروايتين، ويكون حجة عليهم».

وممن ضعف توجيه الحنفية أيضاً الزركشي في «تشنيف المسامع» (٢/ ٨٢٥)، وانظر «بداية المجتهد» لابن رشد (٤/ ٢١٠)، و«المغني» (٨/ ٥٧٩)، و«بدائع الصنائع» (٥/ ٢٤)، و«معالم السنن» (٤/ ٢٦١)، و«نيل الأوطار» (٩/ ٥٥)، و«تقرير القواعد» لابن رجب (٢/ ٢٥١)، و«الاستذكار» لابن عبدالبر (٥/ ٢٥١).

<sup>(</sup>١) هذا إذا خرج ميتاً، أما إذا خرج حياً فلا، قاله العظيم آبادي في «العون» (٨/ ٢٥). وهذه المسألة اختلف فيها، فالجمهور على أن الميتة إذا ذكيت وكان في بطنها جنين يخرج ميتــاً أنــه

<sup>(</sup>٢) في (ب) (يُحصر). (٣) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) زيادة من (ب).

ثم قال الشيخ محيي الدين -رحمه الله تعالى-: ثم اعلم أنه وقع في رواية أبي عوانة الاسفرايني في كتابه المخرج على «صحيح مسلم» وشرطه عكس ما وقع في مسلم من قول الرجل لابن عمر قدم الحج فوقع فيه أن ابن عمر قال للرجل: «اجعل صيام رمضان آخرهن كها سمعت من في رسول الله عليه الله عليه الله الله عليه الله على الله عليه الله على الله عل

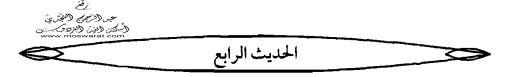
قال الشيخ محيي الدين: «وهذا محتمل أيضاً صحته، ويكون جرت القضية مرتين لرجلين، والله أعلم».

وأما الرجل الذي ردَّ عليه ابن عمر تقديم الحج فهو زيد بن بشر السكسكي ذكره الخطيب في كتابه الأسماء المبهمة.

قلت: وقد تقدم في الحديث الثاني بيان هذه الأسماء لغة وشرعاً فلا معنى لإعادته إلا التكرار، وبالله التوفيق والعصمة.



رَفَّحُ بعب (لرَّحِيُ (الْنِجَنِّ يُّ رُسِكِنَهُ (الْنِرُ وُكِرِي رُسِكِنَهُ (الْنِرُ وُكِرِي www.moswarat.com



### الحديث الرابع

عن أبي عبدالرحمن عبدالله بن مسعود الله على قال: حدثنا رسول الله على وهو الصادق المصدوق:

"إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يوماً نطفة ثم يكون علقة مثل ذلك ثم يكون مضغة مثل ذلك ثم يرسل الملك فينفخ فيه الروح ويومر باربع كلمات: يكتب رزقه وأجله وعمله وشقي أو سعيد، فوالذي لا إله غيره إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل عمل أهل النار فيدخلها، وإن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار عدخلها، وإن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها»، رواه البخاري ومسلم (۱).

التعريف: عبدالله بن مسعود بن غافل بغين معجمة وفاء بن حبيب بن شمخ بن مخزوم يقال شمخ بن [الحارث] بن مخزوم بن صاهلة بن كاهل بن الحارث ابن تميم بن سعد بن هذيل بن مدركة بن الياس بن نضر الهذلي، يُكنى أبا عبدالرحمن، حليف بني زهرة، كان أبوه مسعود قد حالف في الجاهلية عبد بن الحارث بن زهرة ".

<sup>(</sup>۱) البخاري (۳۲۰۸)، ومسلم (۲٦٤٣).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (فارس).

<sup>(</sup>٣) انظر ترجمتُه في «الاستيعاب» (٧٠٤) ترجمة (١٣٩٧)، و«طبقات ابسن سعد» (٣/ ١١١)، و «تاريخ بغداد» للخطيب (١/ ١٥٧)، و «السير» للذهبي (١/ ٤٦١).

وأمه أم عبد بنت عبدود بن سُواء بن قريم بن صاهله الهذلية.

أسلم بمكة قديمًا روي عنه أنه قال: «لو رأيتني سادس ستة ما على الأرض مسلم غيرنا» (١) ، هاجر إلى الحبشة ثم إلى المدينة، وشهد المشاهد كلها، وشهد بيعة الرضوان وصلى [للقبلتين] (٢).

وكان رسول الله على يكرمه ويقربه ولا يحجبه، وكان سبب إسلامه أنه كان يرعى غناً لعقبة بن أبي معيط فمر به النبي على فقال: «يا غلام هل من اللبن؟»، فقال: «نعم، ولكني مؤتمن»، قال: «فهل من شاق لا ينزوا عليها الفحل؟»، فأتاه بها فمسح ضرعها فنزل لبن فحلبه في إناء فشرب وسقى أبا بكر ثم قال للضرع: «أقلص»، فأسلم، فضمه إليه رسول الله عليه وكان يلج عليه ويلبسه نعليه إذا قام فإذا جلس أدخلها في ذراعيه، وكان كثير الولوج عليه، وكان يمشي أمامه ومعه، ويستره إذا اغتسل ويوقظه إذا نام.

وقال النبي عَلَيْ : "إذنك عَلَيَّ أن [يُرفع] (١) الحجاب وتسمع سِوادي حتى أنهاك»(٥)، والسِواد: بكسر السين هكذا ضبطه صاحب [الكمال](٢)، و فسره بالسِرار.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (١/ ١٧٤) رقم (٣٨٤).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (إلى القبلتين).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١/ ٣٧٩)، وأبو نعيم في «الحلية» (١/ ١٧٢) رقم (٣٧٩)، والطبراني في «الكبير» (٩/ ٢١١)، من طرق عنه، (٩/ ٢١) رقسم (٨٤٥٥) (٨٤٥٥)، وابن سبعد في «الطبقات» (٣/ ١١١)، من طرق عنه، وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) في (ب) (ترفع).

<sup>(</sup>٥) مسلم (٢١٦٩) من حديث ابن مسعود ﴿ ٥

<sup>(</sup>٦) في (ب) «الإكمال»، ويقصد بصاحب الإكمال: القاضي عياض، وكلامه في «مشارق الأنوار» (٢/ ٣٨٧)، وانظر «الغريبين» لأبي عبيد (٣/ ٩٤٩)، و «النهاية» لابن الأثير (٢/ ٣٧٧).

وقال البغوي (١٠): «والسِواد: السرار، يقال: ساودت الرجل سواداً [ومسادةً] (٢) إذا ساررته».

قال أبو عبيد: «ويجوز الرفع، وهو بمنزلة [جِوار] (٣)، وحُوار فالجوار (١٠) المصدر والجوار الاسم».

قال: «وهو [من باب أدنى] مرادنا سِوادُك من سواده وهو الشخص، فإن السرار لا يكون إلا بإدناء السواد من السواد، والله اعلم».

[و قال ابن هبيرة] (٢): «قوله: «وتسمع سواري»، أي: سراري، ليعلم إن في البيت رجلً، لإنه قد يرفع الحجاب وثم نسوة ليس معهن رجل، وكان معروفاً في الصحابة بصاحب السواك والسواد(٧).

ورُوي في بعض طرق حديث العشرة [المبشرة](١) بالجنة أنه أحدهم(١).

<sup>(</sup>۱) في «شرح السنة» (۱۲/ ۲۸۶).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (أو مساوة).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (حوار).

<sup>(</sup>٤) (أ) (فالجاور).

<sup>(</sup>٥) زيادة من (**ب**).

<sup>(</sup>٦) ساقط من ب، وهو في «الإفصاح» حديث رقم (٣٦٣).

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن سعد في «الطبقات» (٣/ ١١٣)، وأبو نعيم في «الحلية» (١/ ١٧٣)، والفسوي في «المعرفة والتاريخ» (٢/ ٣١٩).

<sup>(</sup>٨) في (ب) (المبشرين).

<sup>(</sup>٩) لم أجده، والله أعلم.

وقال فيه رسول الله ﷺ: «رضيت لأمتي ما رضي لها ابن أم عبد، وسخطت لها ما سخط لها ابن أم عبد» (")، وقال: «من أحب أن يقرأ القرآن غضاً كما أنزل فليقرأ على ابن أم عبد» (").

وكان رجلاً قصيراً نحيفاً يكاد قيامه يوازي جلوس طِوالُ الرجال، وروي عن علي والله قصيراً نحيفاً يكاد قيامه يوازي جلوس طِوالُ الرجال، وروي عن علي والله قي المنه أصحابه إلى حموشة ساقية فضحكوا، فقال النبي والله في الميزان أصحابه إلى حموشة ساقية فضحكوا، فقال النبي والله في الميزان أشقل من جبل أحد» (١)، وكان له شعرٌ إلى أذنيه والا يغير شيبه.

ولاه عمر بن الخطاب نظر الكوفة بها حياة عمر وصدراً من خلافة عثمان إلى أن بعث يأمره بالخروج إلى المدينة، فاجتمع إليه الناس فقالوا: أقم ولا تخرج ونحن نمنعك أن يصل إليك شيء تكرهه منه، [ف](أ) قال: "إن له علي طاعة،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم (۳۱/ ۳۱۷) من طريق زائدة عن منصور عن زيد عن ابن مسعود فذكره. وإسناده صحيح رجاله كلهم ثقات.

وأخرجه الطبراني في «الكبير» (٩/ ٧٧)، و«الأوسط» (٦٨٧٩)، باختصار.

والحديث صححه شيخنا العلامة الألباني في «الصحيحة» (١٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١/ ٤٢٥)، وابن ماجه (١٣٨)، من طريق عاصم عن زر عن ابن مسعود فذكره. والحديث صححه شيخنا الألباني في «الصحيحة» (٢٣٠١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١/ ١١٤) و(١/ ٦٢٠)، وابن سعد في «الطبقات» (٣/ ١١٥)، وأبو نعيم في «الحلية» (١/ ١٧٥)، والطبراني في «الكبير» (٨٤٥٢) (٩/ ٧٥) من حديث حماد عن عاصم عن زر عن عبدالله فذكره.

وإسناده صحيح رجاله كلهم ثقات.

<sup>(</sup>٤) زيادة من (ب).

وإنها ستكون فتن لا أحب أن أكون أول من فتحها»، فرد الناس وخرج إلى المدينة، وتوفي سنة اثنتين وثلاثين وهو ابن بضع وستين سنة وصلى عليه عثمان، وقيل: عمار، وقيل الزبير وهو أشهر؛ وكان رسول الله على قد آخا بينهما، فصلى عليه ليلاً ودفنه بالبقيع بايصائه بذلك، ولم يعلم به عثمان فعاتبه على ذلك، وقيل مات بالكوفة سنة ثلاث وثلاثين.

روي له عن رسول الله على ثمان مائة حديث وثمانية وأربعون حديثًا، اتفقًا منها على أربعة وستين، وانفرد البخاري بأحد وعشرين، ومسلم بخمسة وثلاثين.

روى عنه مالك بن أنس وأبو رافع مولى النبي عليه ، وأبو موسى الأشعري، وعمر بن حريث، وطارق بن شهاب، والنزال بن سبرة، وخلق سواهم عليه المجاعة.

### ثم الكلام على الحديث من وجوه:

[الأول](١) [قوله](٢): «الصادق المصدوق»:

في قوله المصدوق فيها يوحي إليه.

الثاني: قوله: «إن أحدكم»:

هو بكسر الهمزة على حكاية لفظه ﷺ.

وأحد هنا بمعنى: واحِد، فلذلك استعملت في الثبوت، ويجوز استعمالها أيضاً في النفي بخلاف أحد التي هي للعموم فإنها لا تستعمل إلا في النفي نحو: لا أحد في الدار، و ما جاءني من أحد.

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب). (٢) ساقط من (ب).

والأصل [في] (1) أحد: وَحد، فقلبت الواو المفتوحة همزة وهو سماع لا قياس، وكذلك أتاه، الأصل [فيها] (2): وتاه، وهي المرأة البطيئة القيام، لم يُسمع قلب الواو المفتوحة همزة إلا فيها، وزاد بعضهم اسم واجم، وهي في المضمومة قياس نحو: وقتت وأقتت ووجوه وأوجه.

واختلف في المكسور نحو: وشاح وأشاح، ووسادة وإسادة؛ هل ذلك فيها سماع أو قياس؟(٢).

الثالث: قوله عليه الصلاة والسلام: «يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يوماً»:

قال الشيخ أبو العباس القرطبي في «مفهمه» (1): «يعني: والله أعلم أن المني يقع في الرحم حين انزعاجه بالقوة الشهوانية الدافقة متفرقاً، فيجمعه الله تعالى في محل الولادة من الرحم في هذه المدة، وقد جاء في بعض الحديث عن ابن مسعود ولي تفسير يجمع في بطن أمه: «أن النطفة إذا وقعت في السرحم فأراد الله تعالى أن يخلق منها بشراً طارت في بشر المرأة تحت كل ظفر وشعر ثم تمكث أربعين ليلة ثم يصير دماً في الرحم فذلك جمعها» (٥)، وذلك وقت كونها علقة، والعلق: الدم».

ساقط من (ب).
 ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) انظر «فتح الباري» (١١/ ٤٧٩). (٤) في «المفهم» (٦/ ٦٤٩ - ٢٥٢).

<sup>(</sup>٥) رواه الخطابي بإسناده في «معالم السنن» (٢٩٨/٤)، وابن أبي حاتم في «التفسير» كما في «الفتح» (١١) كلاهما من طريق الأعمش عن حنيفة بن عبدالرحمن عن ابن مسعود ذكره من قوله. وفي الباب عن مالك بن الحويرث، أخرجه الطبراني في «الكبير» (٢٤٤/ ١٩)، وابن منده كما في «جامع العلوم» لابن رجب.

وقال الهيثمي في «المجمع» (٧/ ١٣٤): «رجاله ثقات»

وقوله: «ثم يكون في ذلك علقة مثل ذلك»:

فذلك الأول: [إشارة](١) إلى المحل الذي اجتمعت فيه وصارت علقة.

وذلك الثاني: إشارة إلى الزمن الذي هو الأربعون، [وكذا] (٢) القول في قوله: «ثم يكون في ذلك مضغة مثل ذلك»، والمضغة: قدر ما يمضغه الماضغ من لحم أو غيره.

وقوله: «ثم يرسل [الله] (٣) الملك فينفخ فيه الروح»:

يعني: الملك الموكل بالرحم كما في حديث أنس و إنّ الله عز وجل قد وكل بالرحم ملكاً (٤)، وظاهر هذا السياق أن الملك عند مجيئه ينفخ الروح في المضغة وليس الأمر كذلك [بل] (٥) إنها ينفخ فيها بعد أن تتشكل (٢) تلك المضغة بشكل ابن آدم وتتصور بصورته كما قال تعالى: ﴿ فَكَلَقْنَا ٱلْمُضَغَةَ عِظْنَا الْمُضَغَةَ بُطُنَا وَكما قال تعالى في الآية الأخرى: ﴿ وَنَعَلَقُمُ أَنَا اللّهُ مَنْ عَنَا اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ وغيره (٨).

وهذا التخليق والتصوير يكون في مدة أربعين يوماً، وحينئذ ينفخ فيه السروح وهذا التخليق والتصوير يكون في مدة أربعين يوماً، وحينئذ ينفخ فيه السروح وهـو المعنـيُ بقولـه تعـالى: ﴿ثُرُ أَنْمَأَنَهُ خَلُقًا اَلْخَرَ ﴾ [المؤمنون:١٤]، في قـول الحـسن البصري والكلبي من المفسرين (٩).

<sup>(</sup>١) في (ب) (الإشارة). (٢) في (ب) (وكذلك).

<sup>(</sup>٣) (ب) (إليه). (٤) أخرجه مسلم (٢٦٤٦).

<sup>(</sup>٥) ساقط من (ب). (٦) في (أ) (تتشاكل).

<sup>(</sup>٧) في (ب) (والمخلقة).

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير في «الجامع» (١٧/ ١٥٥)، وانظر «تفسير» ابن أبي حاتم (٨/ ٢٤٧٥).

<sup>(</sup>٩) أخرج ذلك ابن جرير في «الجامع» عن ابن عباس وعكرمة والشعبي (١٨/ ١٤).

قال القاضي عياض - [رحمه الله تعالى] - (۱): «ولم يُحتلف في أن نفخ الروح فيه إنها يكون بعد مائة وعشرين يوماً، وذلك تمام أربعة أشهر، ودخوله في الخامسة وهذا موجود بالمشاهدة وعليه يُعوَّل فيها يحتاج إليه من الأحكام والاستلحاق عند التنازع ووجوب النفقات على حمل المطلقات وذلك لتيقنه بجولة الجنين في الجوف، وقد قيل: الحكمة في عِدة المرأة من الوفاة بأربعة أشهر وعشر وبعد الدخول في السنة الخامسة تتحقق براءة الرحم ببلوغ هذه المدة إذا لم يظهر حمل، ونفخ الملك في الصورة سبب يخلق الله عنده فيها الروح والحياة لأن النفخ المتعارف إنها هو إخراج ربح من النافخ يتصل بالمنفوخ فيه ولا يلزم منه عقلاً ولا عادة في حقنا تأثير في المنفوخ فيه وإن قُدر حدوث شيء عند ذلك النفخ فذلك بإحداث الله تعالى لا بالنفخ، [وغاية] (۱) النفخ أن يكون هدياً عادياً لا موجباً عقلياً».

وكذلك القول في الأسباب المعتادة فتأمل هذا الأصل فتمسك به فيه النجاة من مذاهب أهل الضلال وغيرهم.

وقوله: «ويؤمر بأربع كلمات، يكتب رزقه وأجله وعمله وشقى أو سعيد»:

ظاهر هذا اللفظ أن الملك يؤمر بكتب هذه الأربعة كلمات ابتداء؛ وليس كذلك بل إنها يؤمر بذلك بعد أن يسأل عن ذلك فيقول: «يا رب ما رزقه؟، ما الأجل؟، وما العمل؟، وهل شقي أو سعيد؟»، كما تضمنته الأحاديث المذكورة

<sup>(</sup>١) ما بين معقوفتين ساقط من (ب)، هذه العبارة ليست في «المفهم»، وكلام القاضي عياض في «الإكمال» (٨/ ١٢٣ - ١٢٤)، وقد تصرف في عبارته قليلاً.

<sup>(</sup>٢) في (ب) (وعادة).

مع هذا الحديث في «الصحيح» على ما قد روى يحيى بن يحيى بن أبي زائدة قال: حدثنا داود عن عامر عن علقمة عن ابن مسعود عن ابن عمر وَاللَّهُ إذا النطفة إذا استقرت في الرحم أخذها ملك بكفه فقال: أي رب أذكر أم أنشى؟، فشقي أم سعيد؟، ما الأجل؟، ما الأثر؟، بأي أرض يموت؟، فيقال له: انظر إلى أم الكتاب فإنك تجد قصة هذه النطفة، فينطلق فيجد قصتها في أم الكتاب تُخلق فتأكل رزقها وتطأ أثرها فإذا جاء أجلها قُبضت فدفنت في المكان الذي قُدر لها ها. (١٠).

وزاد في بعض رواية حديث ابن مسعود ﷺ: «أن الملك يقول: يا رب مخلقة أو غير مخلقة؟، فإن كانت غير مخلقة قذفتها [الأرحام](٢) دماً، وإن قيل مخلقة، قال: يا رب أذكر أم أنثى؟»، وذكر ما تقدم.

فقوله: «إن النطفة إذا استقرت»، يعني بهذا الاستقرار: صيرورة النطفة علقة ومضغة، لأن النطفة قبل ذلك غير مجتمعة كها تقدم، فإذا اجتمعت وصارت ماءً واحداً علقة أو مضغة أمكن حينئذ أن تؤخذ بالكف، وسهاها: نطفة في حال كونها علقة أو مضغة باسم مبدأها، والله أعلم.

[قلت: فهو كقولنا عبد في العتق] (٢) [ثم قال] (١)، ويستفاد من جملة ما ذكرناه أن المرأة إذا ألقت نطفة لم يتعلق بها حكم إذ لم تجتمع في الرحم فيتبين أنها كانت

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم في «التفسير»، كما في «تفسير ابن كشير» (۱۰/ ۱۶)، وهمو في المطبوع من «تفسير ابن أبي حاتم» (۱۸/ ۲۷۷)، وابن جريم في «الجامع» (۱۷/ ۲۵۵۶) من حديث ابن مسعود رفي وليس فيه عن ابن عمر.

وذكره ابن رجب في «جامع العلوم» (١٦٠).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (في الأرحام).

<sup>(</sup>٣) هذه جملة معترضة من المصنف وذكرها أثناء نقله عن القرطبي.

<sup>(</sup>٤) زيادة من (ب).

حاملاً، إذ الرحم يرفع النطفة قبل استقرارها، فإذا طرحته علقة تحققنا أن النطفة قد استقرت واجتمعت واستحالت إلى أول أحوال ما يتحقق به أنه ولد، وعلى هذا يكون وضع العلقة فها فوقها من المضغة وضعُ حملٍ يبرأ به وتنتفي به العدة ويثبت لها به حكم أم الولد، وهذا مذهب مالك وأصحابه -رحمهم الله تعالى-.

وقال السافعي -[رحمه الله تعالى]-(۱): «لا أعتبار بإسقاط العلقة، وإنها الاعتبار بظهور الصورة والتخطيط، فإن خفي التخطيط وكان لحماً فقولان بالنقل»، والتخريج وعمدة أصحابنا التمسك بالحديث المتقدم [ذكره](۱) وبأن مسقطة العلقة أو المضغة يصدق على المرأة إذا ألقتها أنها كانت حاملاً وضعت ما استقر في رحمها فشملها قوله تعالى: ﴿وَأُولَتُ ٱلْأَمَّالِ أَبَلُهُنَّ أَن يَضَعّنَ حَلَهُنَّ ﴾ [الطلاق:٤]، ويصدق عليها قوله يَظِيمُ لسبيعة الأسلمية: «قد وضعت فانكحي من شعئت»(۱)، ولأنها وضعت مبتدأ الولد من نطفة متجسدة كالتخطيط واستيفاء ما يتعلق به سؤالاً وجواباً في الخلاف.

وقوله: «إنَّ أحدكم يعمل بعمل أهل الجنة حتى لا يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها»، الحديث إلى آخره:

ظاهر الحديث: أن هذا العامل كان عمله صحيحاً وأنه قُرُب من الجنة بسبب عمله حتى أشرف على دخولها، وإنها منعه من دخولها سابق القدر الذي يظهر عند الخاتمة.

<sup>(</sup>١) ليست في «المفهم».

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب) وليست في «المفهم».

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٥٣١٩) و(٥٣٢٠)، ومسلم (١٤٨٤) وغيرهما من حديث سبيعة ١٤٨٤).

وعلى هذا فالخوف (١) على التحقيق إنها هو مما سبق إذ لا تبديل له ولا تغيير فإذاً الأعمال بالسوابق، لكن لما كانت السابقة مستورة عنا.

والخاتمة ظاهرة لنا قال على الأعمال بالخواتيم (٢)، أي: عندنا وبالنسبة إلى اطلاعنا في بعض الأشخاص وفي بعض الأحوال.

ويستفاد من حديث ابن مسعود هذا الذي هنا: ترك العجب بالأعمال وترك [الالتفات إليها والركون] والتعويل على كرم الله تعالى ورحمته، والاعتراف

<sup>(</sup>١) في (أ) (فالجواب)!

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبان في «صحيحه» (٣/ ٥٢) رقم (٣٤٠) من حديث عائشة والله اللهظ. وإسناده ضعيف فيه نعيم بن حماد، وهو سيئ الحفظ.

وله شواهد:

فأخرج ابن ماجه (٤١٩٩) وابن حبان (٣٣٩) و(٣٩٢) من طريق الوليد بن مسلم عن جابر عن أبي عبد رب عن معاوية قال: قال على: «إنها الأعهال بخواتيمها، كالوعاء إذا طاب أصلاه طاب أسفله، وإذا خبث أعلاه خبث أسفله»، والوليد بن مسلم ثقة لكنه مدلس، وقد تابعه صدقه بن خالد في الرواية الثانية عند ابن حبان.

فالحديث حسن بمجموع طرقه، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٠١٤)، ومسلم (١١١) من حديث سهيل بن سعد.

تنبيه: ليس في «المفهم» قوله: «إن الحديث الذي في مسلم.. إلى آخره»، فهو تصرف من المصنف -رحمه الله تعالى-.

<sup>(</sup>٤) في (ب) (الالتفات والركون إليها).

بمنته كما قال ﷺ: «ولن ينجي أحد منكم عمله» الحديث (۱)، وقوله: «الشقي شقي في بطن أمه»، يظهر من حاله للملائكة أو من شاء الله من خلقه ما سبق في علم الله تعالى من سعادته ومن شقوته ورزقه وأجله وعمله، إذ قد سبق ذلك في اللوح المحفوظ كما دل عليه الكتاب والأخبار الكثيرة الصحيحة.

وكل ذلك قد سبق به العلم الأزلي والقضاء الإلهي الذي لا يقبل التغيير والتبديل وهو المحيط بكل الأمور على اليقين والتفصيل، ألا ترى الملائكة كيف تستخرج ما عند الله [تعالى] (أمن علم النطفة فتقول: «يا رب ما الرزق؟، ما الأجل؟»، قال: «فيقضي ربك ما شاء»، أي يظهر من قضائه وحكمه للملائكة ما سبق به علمه وتعلقت به إرادته، ويكتب الملك يعني من اللوح المحفوظ كما تقدم في حديث يحيى بن أبي زائدة، ولذلك عُطفت هذه الجملة على ما تقدم بالواو لأنها لا تقتضي رتبه، يخرج الملك بالصحيفة أي: يخرج من حال الغيبة عن هذا العالم إلى حال مشاهدة، فيطلع الله تعالى عليها بسبب تلك الصحيفة من شاء من الملائكة الموكلين بأحواله على ذلك ليقوم الموكل بها عليه من وظيفة حسب ما سطر في صحيفته.

وقوله في بعض طرقه: «[إذا مر]<sup>(٣)</sup> بالنطفة ثنتان وأربعون، أو ثلاثة وأربعون أو خسة وأربعون»، هذا شك من [الراوة]<sup>(١)</sup>، وحامله: أن بعث الملك المذكور

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤٦٣)، ومسلم (٢٨١٦)، من حديث أبي هريرة على.

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب). (٣) في (ب) (فإذا أمر).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (الراوي).

في هذا الحديث إنها هو بعد الأربعين الثالثة التي هي مدة التصوير كما دل على ذلك ما قدمناه قبل هذا.

وسُمي المضغة: نطفة بمبتدئها؛ ألا ترى قوله: «بعث الله ملكاً فصورها وخلق سمعها وبصرها وجلدها وعظامها»، فعطف بالفاء المرتبة، وهذا لا يكون حتى تصل النطفة إلى حال نهاية المضغة كما دل عليه ما تقدم، وبهذا تتفق الروايات ويزول الاضطراب المتوهم فيها، والله أعلم (۱).

هذا مع ما دلت عليه قاطعات البراهين من أنه لا خالق لشيء ما من الخلوقات إلا رب العالمين.

تنبيه: هذا الترتيب العجيب وإن خفيت علينا حكمته فقد لاحت لنا حقيقته، وهو أنه كذلك سبق في علمه وثبت في قضائه وحكمه، وإلا فمن المكن أن

<sup>(</sup>۱) انظر «الفتح» (۱۱/ ٤٨٠ - ٤٨١)، و «جامع العلوم» لابن رجب (١٥٨ - ١٦٢).

يوجد الإنسان وأصناف الحيوان بل وجميع المخلوقات في أسرع من لحظة وأيسر من النطق بلفظة، كيف وقد سمع السامعون: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِأَنْ مَا أَرُدُنَهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنُ مِن النطق بلفظة، كيف وقد سمع السامعون: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِأَنْ مَا أَرُدُنَهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنُ مِنْ الله تعالى -.

وأما قوله في رواية: "إذا مَرَّ بالنطفة ثنتان وأربعون ليلة بعث [الله] (١) إليها ملكاً فصورها وخلق سمعها وبصرها ولحمها وعظامها ثم يقول: يا رب أذكر أم أنثى؟، فيقضي ربك ما شاء ويكتب الملك ثم يقول: يا رب أجله، فيقول ربك ما شاء ويكتب الملك، وذكر رزقه (٢)، فقال القاضي عياض -رحمه الله تعالى-(٣): "ليس هو على ظاهره؛ ولا يصح حمله على ظاهره بل المراد بتصويرها وخلق سمعها وبصرها إلى آخره: أنه يكتب ذلك ويفعله في وقت آخر لأن التصوير عقب الأربعين الأولى غير موجود في العادة، وإنها يقع في الأربعين الثالثة؛ وهي مدة المضغة، كها قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِلْمَانَةُ مُنْفَئَةُ وَنَقْرَارِ المُنْفَقَةُ وَظَلَامًا فَكَسَونَا ٱلْوَطْنَمُ مُكَنَقَتَا ٱلْمُشْفَةُ وَظَلَامًا فَكَسَونَا ٱلْوَطْنَمَ لَمُنْفَاكُ الله أَنْ وهو وقت نفخ مُنْمَاكُ المُنْفَعَةُ وَظَلَامًا فَكَسَونَا ٱلْوَطْنَمَ الروح عقب الأربعين الثالثة [حين] (٥) تكمل له أربعة أشهر ١٠.

[واتفق العلماء على أن نفخ الروح لا يكون إلا بعد أربعة أشهر](١)، ووقع في رواية للبخاري: «إن خلق أحدكم يجمع في بطن أمه أربعين ثم يكون علقة مثله

<sup>(</sup>۱) لیست فی (ب). (۲) أخرجه مسلم (۲٫۲۵) من حدیث حذیفة ﷺ.

<sup>(</sup>٣) في «إكمال المعلم» (٨/ ١٢٧) بتصرف. (٤) في (ب) ذكر أول الآية فقط.

<sup>(</sup>٥) في (ب) (حتى). (٦) ساقط من (ب).

ثم يكون مضغة مثله ثم يبعث إليه الملك فيؤمر بأربع كلمات فيكتب رزقه وأجله وعمله وشقي أو سعيد، ثم ينفخ فيه (١٠).

فقوله: «ثم يبعث»، بحرف ثم يقتضي تأخير كتب الملك هذه الأمور إلى ما بعد الأربعين الثالثة، والأحاديث الباقية تقتضي أن الكتب عقب الأربعين الأولى.

وجوابه: أن قوله: «ثم يبعث إليه الملك فيؤذن ويكتب» معطوف على قوله: «يجمع في بطن أمه» [ومتعلقاته] (٢) لا بها بعده، وهو قوله: «ثم يكون مضغة مثله»، ويكون قوله: «ثم يكون علقة مثله ثم يكون مضغة مثله» معترضاً بين المعطوف والمعطوف عليه، وذلك جائز موجود في القرآن والحديث الصحيح وغيره من كلام العرب.

قال القاضي (٣) وغيره: «والمراد بإرسال الملك في هذه الأشياء: أمره بها وبالتصرف فيها بهذه الأفعال، وإلا فقد صرح في الحديث أنه موكل بالرحم وأنه يقول: «يا رب نطفة يا رب علقة».

قال القاضي: «وقوله في حديث أنس: «وإذا أراد الله [تعالى] (١٠) أن يقضي خلقاً قال: يا رب أذكر أم أنثى، شقي أم سعيد؟ »، لا يخالف ما قدمناه [ولا] (٥) يلزم

<sup>(</sup>١) البخاري (٧٤٥٤) من حديث ابن مسعود ﴿ اللَّهُ .

<sup>(</sup>٢) في (ب) (ومتعلقاً به).

<sup>(</sup>٣) في «الإكمال» (٨/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٤) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٥) ساقط من (ب).

منه أن يقول ذلك بعد المضغة، بل هو ابتداء كلام وأخبار عن حالة أخرى، فأخبر أولاً بحال الملك مع النطفة ثم أخبر أن الله تعالى إذا أراد إظهار خلق النطفة علقة كان كذا وكذا».

ثم المراد بجميع ما ذكره من الرزق والأجل والشقاوة والسعادة والعمل والذكورة والأنوثة أنه يظهر ذلك للملك ويأمر بإنفاذه وكتابته وإلا فقضاء الله سابق على ذلك وعلمه وإرادته فكل ذلك موجود في الأزل.

الرابع: قوله ﷺ: «فوالذي لا إله إلا غيره إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها» إلى آخره:

فيه: الحلف من غير استحلاف (١)، وسِّره والله أعلم التعجب من وقوع ذلك، والعرب إذا تعجبت من شيء أقسمت عليه.

ومن ذلك قول عروة والمنظقة: «إن آدم عليه السلام أُدخل الجنة يوم الجمعة بعد العصر، لله ما غربت الشمس حتى أُخرج منها».

ويكون يتعين رفعه لأن ما النافية قطعت عمل حتى عنه.

والذراع: تمثيل على جهة الاستعارة، وهذا نحو قوله عز وجل في الحديث: «فإن تقرب بشبر تقربت [منه](٢) ذراعاً وإن تقرب إلى ذراعاً تقربت إليه باعاً وإن

<sup>(</sup>١) وبوب البخاري في "صحيحه" من كتاب "الإيهان والنذور" (باب من حلف على شيء وإن لم يحلف)، وانظر "الفتح" (١١/٥٣٧).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (إليه).

# الحديث الرابع

أتاني يمشي أتيته هرولة» (١)، والمراد: التمثيل للقرب من موته و دخول [عقب] (١) إحدى الدارين، أي ما بقي بينه وبين أن يصلها إلا كمن بقي بينه وبين موقع في الأرض ذراع، والله أعلم (١).

والكتاب هنا يُحتمل أن يكون مصدراً، ويُحتمل أن يكون بمعنى المكتوب وكلاهما في المعنى صحيح.

قال القاضي عياض: «والمراد بهذا الحديث أن هذا قد يقع في نادر من الناس لا أنه غالب فيهم، ثم إن من لطف الله تعالى وسعة رحمته أن انقلاب الناس من الشر

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٤٠٥) ومسلم (٢٦٧٥) من حديث أبي هريرة على .

<sup>(</sup>٢) في (ب) (عقبته).

<sup>(</sup>٣) اضطربت أقول العلماء في شرح وبيان هذا الحديث، والمصنف في شرحه هذا تبع شراح الحديث وخاصة منهم القرطبي وابن بطال وغيرهم.

وقد رد شيخ الإسلام ابن تيمية على من تأول الحديث بهذا المعنى وبين أن هذا التأويل هو من كلام الجهمية فقال في «المجموع» (٥/ ٥٥ ٤): «فمنهم من يفسر قرب العباد بكونهم يقاربونه ويشابهونه من بعض الوجوه فيكونون قريبين منه، وهذا تفسير أبي حامد والمتفلسفة فإنهم يقولون الفلسفة هي التشبه بالإله على قدر الطاقة، ومنهم من يفسر قربهم بطاعتهم ويفسر قرب بإثابته، وهذا تفسير جهور الجهمية، فإنهم ليس عندهم قرب ولا تقريب أصلاً».

ثم قال: "والذين يثبتون تقريبه العباد إلى ذاته هو القول المعروف للسلف والأثمة، وهو قول الأشعري وغيره من الكلابية، فإنهم يثبتون قرب العباد إلى ذاته، وكذلك يثبتون استواءه على العرش بذاته، ونحو ذلك».

وقد أسهب -رحمه الله تعالى- في بيان مسألة أنه لا تعارض بين قربه سبحانه من عباده واستواءه على عرشه في «المجموع» (٥/ ٢٢٧ - ٢٤٢) و(٥/ ٤٦٤ - ٢٦٨).

وانظر «نقض الإمام أبي سعيد على المريسي العنيد» (٢/ ٧٤٢ - ٧٤٨).

[إلى](۱) الخير فيه كثرة وأما انقلابهم من الخير إلى الشر ففي غاية النُدر ونهاية القلة، وهو نحو قوله تعالى: «إن رحمتي سبقت غضبي وغلبت غضبي»(۱)، ويدخل في هذا من انقلب إلى عمل النار بكفر أو معصية لكن تختلفان في التخليد وعدمه فالكافر مخلد في النار والعاصي الذي مات موحداً لا يخلد فيها كها سبق تقريره».

قلت: ومما ينقل عن الغزالي -رحمه الله تعالى- من التقسيم في هذا المعنى: «والناس على قسمين، مؤمن وكافر، فالكافر في النار بإجماع العلماء، والمؤمن على قسمين: عاصٍ ومطيع، فالمطيع في الجنة بإجماع العلماء، والعاصي على قسمين عاصٍ بالصغائر وعاصٍ بالكبائر، فالعاصي بالصغائر يُسأل ولا يُعاقب، والعاصي بالكبائر على قسمين مستحل وغير مستحل، فالمستحل في النار بإجماع والعاصي بالكبائر على قسمين تائب وغير مستحل، فالتائب في الجنة بإجماع العلماء وغير التائب في مشيئة الله تعالى»، انتهى.

ثم قال القاضي عياض: «وهذا [تصريح] (٣) بإثبات القدر، وأن التوبة تهدم الذنوب قبلها، وأن من مات على شيء حكم له [به] (١) من خير أو شر إلا أن أصحاب المعاصي غير الكفر في المشيئة، والله أعلم، وفي هذا كله دلالات ظاهرة لذهب أهل السنة في إثبات القدر وأن جميع الواقعات بقضاء الله تعالى وقدره خيرها وشرها، نفعها وضرها، قال تعالى: ﴿لَا يُشْتَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ بُسْتَكُوبَ ﴾

<sup>(</sup>١) ساقط من (١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٤٠٤)، ومسلم (٢٧٥١)، من حديث أبي هريرة على.

<sup>(</sup>٣) في (ب) (الصريح).

[الأنبياء:٢٣]، فهو مُلك الله تعالى يفعل فيه ما يشاء ولا اعتراض على الملك في ملكه أولأن الله تعالى لا علة لأفعاله»، انتهى.

قال الإمام أبو المظفر السمعاني (۱): «سبيل هذا الباب التوقيف من الكتاب والسنة دون محض القياس ومجرد العقول فمن عدل عن التوفيق فيه ضل وتاه في بحار الحيرة ولم يبلغ شفاء النفس ولا يصل إلى ما يطمئن القلب، لأن القدر سر من أسرار الله تعالى ضُربت دونه الأستار، اختص الله بها، وحجبه عن عقول الخلق ومعارفهم لما علمه من الحكمة، وواجبنا أن تقف حيث حُدّ لنا ولا نتجاوز، وقد طوى الله تعالى علم القدر عن العالم فلم يعلمه نبي مرسل ولا ملك مقرب، وقيل إن سر القدر ينكشف لهم إذا دخلوا الجنة، ولا ينكشف قبل دخولها، والله أعلم» (۱).

وقد ثبتت الأحاديث بالنهي عن ترك العمل والاتكال على ما سبق به القدر (٣)، بل تجب الأعمال والتكاليف التي ورد بها الشرع، وكل مسير لما خُلق

<sup>(</sup>١) وكلامه في كتاب «الحجة في بيان المحجة» للأصبهاني (٢/ ٣٠)، ونقله بتصرف.

<sup>(</sup>٢) إلى هنا انتهى النقل، عن القاضى عياض المبدوء صفحة (١٩٨).

له، ولا يقدر على غيره، ومن كان من أهل السعادة يسره الله [تعالى] (١) لعمل السعادة، ومن كان من أهل الشقاوة يسره الله تعالى لعمل الشقاوة، كما قال تعالى: ﴿ فَسَنَيْتِرُهُ لِلْمُسْرَىٰ ﴾ [الليل:١٠]، قال العلماء وكتاب الله ولوحه وقلمه والصحف المذكورة كل ذلك مما يجب الإيمان به، وأما كيفية ذلك وصفته فعلمها لله تعالى: ﴿ وَلا يُعِيطُونَ مِثَىٰء مِنْ عِلْمِه إِلّا بِمَا شَاءً ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، والله أعلم.



(١) ساقط من (ب).



### الحديث الخامس

### الحديث الخامس

عن أم المؤمنين أم عبدالله عائشة و قالت: قال رسول الله عليه: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد». رواه البخاري [ومسلم](۱). وفي رواية لمسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد».

## التعريض (٢):

عائشة: أم المؤمنين و النبي الله و الراء و النبي الله و النبي النبي الله و النبي الله و النبي الله الله الله الله الله النبي النبي النبي الله الله الله النبي النبي النبي الله النبي النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله النبي النبي النبي الله النبي الله النبي النب

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب)، وهو في البخاري (٢٦٩٧)، ومسلم (١٧١٨).

<sup>(</sup>٢) انظر ترجمتها في «طبقات ابن سعد» (٨/ ٤٦)، و «الاستيعاب» (٩١٨)، و «السير» (٢/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٣) انظر «الاستيعاب» (٩٥١) رقم (١٦ ٣٥).

<sup>(</sup>٤) الصحيح أنه ﷺ تزوجها وهي بنت ست سنين ودخل بها وهي بنت تسع، وكان زواجه ودخوله بها في شوال.

فأخرج البخاري (٣٨٩٦)، ومسلم (١٤٢٢) من حديثها قالت: «تزوجني رسول الله ﷺ لست سنين، وبني بي وأنا بنت تسع سنين».

وأخرج مسلم (١٤٢٣) من حديثها قالت: «تزوجني رسول الله ﷺ في شوال، وبني بي في شوال».

سنة، وعاشت بعده أربعين سنة (۱)، وتوفيت في رمضان لثلاث عشرة ليلة بقيت منه بعد الوتر، ودفنت في تلك الليلة سنة سبع وخمسين، وقيل: ثمان وخمسين، وصلى عليها أبو هريرة، وكان أميراً على المدينة من قِبَل مروان، وحضرها ابن عمر وغيره، وكنيتها أم عبدالله؛ كناها رسول الله عليها أبين أختها ابن الزبير (۲).

روي لها عن رسول الله ﷺ ألفا حديث ومائتا حديث وعشرة أحاديث، وقال «صاحب الكهال»: «ألف حديث وعشرة أحاديث»، اتفقا على مائة وأربعة وسبعين حديثاً، وانفرد البخاري بأربعةٍ وخسين، ومسلم بثهانهائة وستين.

روى عنها عبدالله بن عباس وعبدالله بن الزبير وعبدالله بن قيس وأبو موسى الأشعري وعبدالله بن عامر بن ربيعة وأبو هريرة، وروى عنها من التابعين نيفاً وستون رجلاً وامرأة في «الصحيح»، روى لها الجهاعة على المناه المناه المناه في الصحيح»، روى الما الجهاعة المناه المناه المناه في الصحيح»، روى الما الجهاعة المناه في ا

### ثم الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: الأمر هنا الشرع الذي شرعه الله تعالى ورسوله ﷺ واستمر العمل به.

<sup>(</sup>۱) كما في «صحيح مسلم» (۱٤٢٢) ٧٢).

<sup>(</sup>٢) أخرج ابن سعد في «الطبقات» (٨/ ٥٢)، وأبو داود (٤٩٧٠)، وأحمد (٦/ ١٨٦)، وابن ماجه (٣/ ٣٧٣)، كلهم من طريق هشام عن عباد بن حمزة عن عائشة قالت: يا رسول الله؛ كل صواحبي لهن كنية، قال: «فاكتني بابنك عبدالله»، يعني ابن أختها.

وإسناده صحيح رجاله كلهم ثقات، والحديث صححه شيخنا العلامة الألباني.

 <sup>(</sup>٣) ولها فضائل كثيرة مروية في «الصحاح» و«السنن»، وأخرج البخاري جزءاً منها، والإمام أحمد في «فضائل الصحابة» (٨٦٨/٢)، ولعبدالقادر الشاذلي المالكي المتسوفي سنة ٩٣٥ هـ كتاب «رد العقول الطائشة إلى معرفة ما اختصت به خديجة وعائشة».

وهو مخطوط في مكتبة شستربتي برقم (٣٦٧٨) في (١٨٤) ورقة.

ويطلق الأمر ويراد به الشأن (١) لقوله تعالى: ﴿ وَمَا آَمْ وَعَوْتَ بِرَشِيدِ ﴾ [هود: ٩٧] أي: ما شأنه، ويطلق ويراد به مصدر أمر، وهذا يُجمع على أوامر، والأول: أعني: الذي بمعنى الشأن يجمع على أمور، والله أعلم.

الثاني: اسم الإشارة قد يستعمل في التعظيم نحو قوله تعالى: ﴿الدَّنَ اللهُ اللهُ

الثالث: قوله عليه الصلاة والسلام: «ما ليس منه»:

أي: مما ينافيه (١) ، فأما تفريع الأحوال التي فيه ، فإن ذلك لا يتناوله هذا الرد ككتابة القرآن في المصاحف وكالمذاهب التي هي عن حُسن نظر الفقهاء المجتهدين الذين يردون الفروع إلى الأصول التي هي قول رسول الله على وكالكتب الموضوعة في النحو والحساب والفرائض وغير ذلك من العلوم مما مرجعه ومنتهاه إلى قول الرسول على وأوامره، فإن ذلك لا يتناول هذا الحديث، قاله «صاحب الإفصاح».

الرابع: «ردٌ» هنا بمعنى: مردود، فهو من باب استعمال المصدر بمعنى اسم المفعول، ومن قول العرب إنه رجائى بمعنى مرجوي.

<sup>(</sup>١) انظر «مفردات القرآن» للراغب (٣٤).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) قال المناوي في «فيض القدير» (٦/ ٤٤ - ٤٥): «إشارة لجلالته ومزيد رفعته وتعظيمه».

<sup>(</sup>٤) وقال الطوفي في «التعيين»: (٩٢): «أي: لا يستند إلى شيء من أدلة الشرع».

ومعنى «ردُّ»: أنه باطل غير معمول به ولا معول عليه و لا معتد به.

وهذا الحديث قاعدة عظيمة من قواعد الإسلام وقد تقدم أنه ثلث الإسلام، وهو من جوامع كلم المصطفى على الله فهو صريح في رد كل بدعة وكل المخترعات المحدثات (١).

الخامس: في الرواية الثانية زيادة وهي: أنه قد يعاند [بعض] الفاعلين في بدعةٍ سُبق إليها فإذا [رد] عليه احتج بالرواية الأخرى ويقول: أنا لم أحدث شيئاً وإنها أحدثها غيري فيحتج عليه في الرواية الثانية الصريحة برد كل المحدثات سواء أحدثها الفاعل أو سبق بإحداثها (3).

السادس: استدل أهل الأصول بهذا الحديث على أن النهي يقتضي فساد المنهي عنه، ومن يخالف في ذلك يقول: هذا خبر واحد لا يكفي في هذه القاعدة المهمة؛ وليس بشيء (٥).

<sup>(</sup>۱) قاله النووي في «شرح مسلم» (۱٦/۱۲).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (نقض).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (أرد).

<sup>(</sup>٤) قاله النووي في «شرح مسلم» (١٦/١٢)، ونقله ابن دقيق العيد في «شرح الأربعين» (٤١) من غير نسبة. قاله النووي في «شرح مسلم» (١٦/١٢)، ونقله ابن دقيق العيد في «شرح الأربعين» (٤١) من غير نسبة.

<sup>(</sup>٥) وقد قرر هذه القاعدة كل من شرح هذا الحديث، والبحث فيها يطول ويتفرع، وللعلاثي كتاب «تحقيق المراد في أن النهي يقتضي الفساد» وهو مطبوع وقد استوعب فيه كل الأقوال، ورجع الصواب منها، فلينظر.

وقال الفقهاء: استدل بهذا الحديث على عدم انعقاد العقود الممنوعة وعدم وجود ثمراتها عليها على تقدير الصحة، والله أعلم (۱).



<sup>(</sup>١) انظر «شرح الأربعين» لابن عثيمين.

رَفْعُ بعب (لرَّعِنْ (الْخِثْرِيُّ رُسِكْتِرَ (الْفِرْرُ (الْفِرْدُوكِ رُسِكْتِرَ (الْفِرْرُ (الْفِرْدُوكِ www.moswarat.com

## الحديث السادس

عن أبي عبدالله النعمان بن بشير قال: سمعت رسول الله علي يقول:

"إن الحلال بين [وإن] (١) الحرام بين، وبينها مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس، فمن اتقى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشبهات وقع في الخرام كالراعي يرعى حول الحمى يوشك أن [يرتع] (٢) فيه، ألا وإن لكل ملك هي ألا وإن حمى الله محارمه، ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب»، رواه البخاري ومسلم (٣).

التعريف (1): النعمان بن بشير بن أسعد بن تعلبة بن جُلاس بضم الجيم وتخفيف اللام [كذا] (٥) ضبطه المقدسي وغيره، وضبطه ابن ماكولا بفتح الحاء المعجمة وتشديد اللام بن [زيد] (١) بن مالك بن تعلبة بن كعب بن الخزرج، أمه عمره بنت رواحة أخت عبدالله بن رواحة.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب)، وبُدله (والحرام). (٢) في (ب) (يقع).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٥٢) و (٢٠٥١)، ومسلم (١٥٩٩).

<sup>(</sup>٤) انظر ترجمته في «الطبقات» لابسن سمعد (٦/ ١٢٢)، و«الاستيعاب» لابسن عبدالبر (٢٥٩٦)، و«السير» (٣/ ٤١١).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (هكذا).

<sup>(</sup>٦) في (ب) (زين).

وقيل: ولد قبل وفاة رسول الله ﷺ [بثماني] (١) سنين وقيل: بست سنين والأول أصح (١) ، لأن الأكثر يقولون: ولد هو وعبدالله بن الزبير عام اثنين من المجرة، قيل: وكان عبدالله بن الزبير أول مولود ولد بعد الهجرة من المهاجرين، والنعمان بن بشير أول مولود [ولد] (١) للأنصار بعد الهجرة.

روي له عن رسول الله عَيَّاتُهُ مائة حديث وأربعة عشر حديثاً، روى عنه ابنه محمد بن النعمان، وحميد بن عبدالرحمن بن عوف، وعامر الشعبي وعروة بن الزبير وأبو إسحاق السبيعي وعبيدالله بن عبدالله بن عتبة، قتل بالشام في أول سنة أربع وستين بقرية من قرى حص يقال لها: [حَرْب بنيقساء](الالله عن قرى حص يقال لها: [حَرْب بنيقساء](الله عن قرى حص يقال لها: [حَرْب بنيقساء]

## ثم الكلام عن الحديث من وجوه:

الأول: قوله [عليه الصلاة والسلام]: «الحلال بيّن والحرام بيّن».

والحلال والحل: ضد الحرام لغةً وشرعاً.

وأما الحلال في قول الراعي: وعيرني تلك الحلال ولم يكن ليجعلها لابن الخبيثة خالف.

فقال الجوهري (٥): «هو لقب رجل من بني نمير».

<sup>(</sup>١) في (ب) (ثمان).

<sup>(</sup>٢) وذكره العسكري في «الأوائل» ١٦٤ عن الواقدي، وهو ضعيف.

<sup>(</sup>٣) في (ب) (ولد في).

<sup>(</sup>٤) كذا ضبطه، وفي (ب) (خوب مسار).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (قال) وهو في «الصحاح» (٤/ ١٣٧٠).

ورجل حل من الحرام أي: حلال، يقال: أنت حل وأنت حرم. وأما قوله تعالى: ﴿ وَأَنتَ جِلُّ إِبَادُ الْبَلَدِ ﴾ [البلد: ٢] يحتمل وجهين (١):

أحدهما: أن يكون ما تقدم.

والثاني: أن يكون بمعنى حال أي ساكن، أي: لا أقسم به بعد خروجك منه (٢) ، ذكر الوجهين أبو بكر العزيزي (٢).

وتحريم الفواحش ما ظهر منها وما بطن وكل ما جعل الله [تعالى] ( ) فيه حداً أو عقوبة أو وعيداً فهو الحرام البيِّن، كأكل أموال اليتامي و[أكل] ( ) أموال الناس بالباطل.

<sup>(</sup>١) في (ب) (فيحتمل).

<sup>(</sup>٢) نقله ابن عطية في «المحرر الوجيز» (٥/ ٤٨٣)، فقال: «وقال بعض المتأولين»، وانظر «الجامع للقرطبي» (٢٠/ ٤١).

<sup>(</sup>٣) هو الإمام أبو بكر محمد عُزيز السجستاني المفسر، يُعرف بالعزيزي، مصنف «غريب القرآن». توفي سنة ٣٣٠ هـ -رحمه الله تعالى-.

وكتابه اسمه «نزهة القلوب في غريب القرآن»، وقد طبع باسم «غريب القرآن».

<sup>(</sup>٤) انظر «شرح ابن بطال» (٦/ ١٩٢).

<sup>(</sup>٧) ساقط من (ب). (٨) زيادة من (ب).

وهذا باب يتسع (١) فيه القول وهو واضح يغني عن تقديره وطلبه».

قلت: وقد أختلف العلماء في المراد بالحلال من غير ما لم يطلق النص على عينه على قولين:

فقيل: الحلال ما أحله الله؛ وهو أشد القولين وأصحها.

والثاني: إن (١) لم يتبين أنه حرام فهو حلال وهذا (١) أسلمهم إن شاء الله تعالى، وهو مختار شيخنا أبي على البجامي (١) قدس الله روحه.

وهذا كله من حيث الإجمال.

وأما من حيث التفصيل فقال الشيخ الإمام شمس الدين المعروف بالأبياري<sup>(٥)</sup> -رحمه الله تعالى - في مسألة الورع من تصنيفه: «الشيء إنها يحرم لعنى في عينه [أ]<sup>(١)</sup> و لخلل في وجه اكتسابه، ومعنى قولنا: لمعنى في عينه: أن الشرع إنها منعه لمفسدة فيه ومضرة للبقاء، إما منكشفة للخلق كالسم والخمر، وإما مكتسبة كتحريم الربا وما ذكّاه المجوس وتحريم بعض الحيوانات.

القسم الأول: ما منع لصفة عينه، ويتبين بتقسيم وتفصيل وهو أن جميع ما ينتفع به الخلق لا يعد ثلاثة أقسام: معادن ونبات وحيوان:

<sup>(</sup>۱)  $\dot{y}$  (ب) (anu x). (۲)  $\dot{y}$  (ب) (anu x)

<sup>(</sup>٣) في (ب) (وهو).

<sup>(</sup>٤) وقع خلط في تسمية هذا الشيخ بين النسختين ففي (أ) [أبي عيسى البجامي]، وفي (ب) [أبي علي البخاري]، ولم أظفر له بترجمة.

<sup>(</sup>o) لم أجد له ترجمة. (٦) ساقط من (ب).

فأما المعادن: فجميع ما يخرج منها لا يحرم إلا أن يكون ضاراً فيقتصر التحريم على حالة الضرر، فلا اختصاص للمعادن بذلك بل لو ضر الخبز لحرم في حالة كونه ضاراً.

وأما النبات: فلا يحرم منه إلا ما يزيل الحياة، كالسم، أو العقل كالخمر أو البنج والضار على ما سبق، وجنس المسكر حرام وإن تناول القليل منه».

قلت: يريد [خلافاً] (۱) لأبي حنيفة ومن قال بقوله في حل (۱) القليل مما يسكر كثيره (۲).

«وأما الحيوان: فمنقسم إلى ما يؤكل وما لا يؤكل، فالذي لا يؤكل قد يكون محرماً كالخنزير(١٤)، وقد يكون مكروهاً كالخيل والبغال والحمير وسباع الوحوش».

قلت: أما الخيل ففي المذهب فيها ثلاثة أقوال، التحريم والكراهة والإباحة (٥).

وذهب الشافعي وأحمد إلى حلُّ أكلها.

<sup>(</sup>١) في (ب) (خلاف). (٢) في (ب) (حال).

<sup>(</sup>٣) انظر «شرح المعاني للطحاوي» (٤/ ٢١١)، و «الاستذكار» (٢٤/ ٢٠٤ وما بعده).

وقد استوفى البيهقي الرد عليهم كما في «مختصر الخلافيات» (٥/ ٢٧)، وابن عبدالبر في «الاستذكار» (٢٤/ ٢٤)، وما بعده).

<sup>(</sup>٤) قوله (قد يكون محرماً) غير صواب، والصحيح أن الخنزير محرم أكله بنص الكتباب، في قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَمْتُمُ الْمُنِينَةُ وَالدَّمُ وَلَمْتُمُ الْمُنِيزِيرِ ﴾ [المائدة: ٣]

وأما [الحمير](١) فالمعروف من المذاهب أنها محرمة، وإن كان القاضي عبدالوهاب(٢) قال في تلقينه إنها مغلظة الكراهة.

ثم قال: «[وما]<sup>(7)</sup> لم يذبح ذبحاً شرعياً فهو ميتة وإذا ذبح الحيوان المأكول ذبحاً شرعياً حلال إلا الفرث [والدم]<sup>(1)</sup> وكل ما يُقضى بنجاسته بعد الذبح، ولا يحل أكل شيء من النجاسات غذاءً في حالة الاختيار ولا دواءً، وتختص النجاسات بالحيوان<sup>(6)</sup> والمسكرات، وإن وقعت قطرة من النجاسة في الطعام فإن كان قليلاً امتنع أكله، وإن كان كثيراً ففيه نظر».

قلت: انظر قوله: فيه نظر، والمسألة مسطورة، قال الشيخ أبو عمر بن الحاجب: «[و](١) في قليل النجاسة في كثير الطعام المائع قولان، وفي بعض الحواشي و «الصحيح» التنجيس».

<sup>=</sup>واحتجوا بها أخرجه البخاري (٥٥٢٠) عن جابر بن عبدالله قال: «نهى النبي على يعلم عن عن للله عن الله عن المحمر الأهلية وأذن في لحوم الخيل».

وانظر اختلاف العلماء في ذلك «المغني» (٨/ ٥٨٧)، و«الاستذكار» (١٥ / ٣٢٩)، و «بداية المجتهد» (١/ ٣٤٤)، و «شرح معاني الآثار» (٤/ ٢١٠)، و «نصب الراية» (٤/ ٢٩٦)، و «أحكام القرآن» لابن العربي (٣/ ١٢٢)، و «أحكام القرآن» للبن العربي (٣/ ٢٣٨)، و «أحكام القرآن» للبحصاص (٣/ ٢٣٨).

وللإمام ابن قطلوبغا «رسالة في حكم لحوم الخيل»، وهي مطبوعة.

<sup>(</sup>١) في (ب) (الحمر).

<sup>(</sup>٢) هو القاضي عبدالوهاب بن علي بن نصر البغدادي المالكي، أحد أثمة المذهب، ولد سنة ٣٦٢هـ، ومات سنة ٤٤٢ هـ -رحمه الله تعالى-.

ترجمته في «الديباج المذهب» (٢٦١)، و «تاريخ بغداد» (١١/ ٣٢)، و «مراءة الجنان» (٣/ ٣٣). وكتابه هو «التلقين»، والنص فيه صفحة (٢٠٩).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (وأما ما). (٤) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (الحيوانات والمسكر). (٦) زيادة من (ب).

ثم قال: «ولا يمتنع الانتفاع بالأدهان النجسة في غير الأكل»(١).

القسم الثاني: ما يمنع من جهة خلل في وضع اليد عليه، فنقول: أخذ المال إما أن يكون باختيار المكلف أو بغير اختياره كالإرث، والذي باختياره إما أن يكون غير [مالك](٢) كالأشياء المباحة التي لم يسبق عليها ملك، أو تكون من [مالك](٢٧) والتي تؤخذ من مالك إما أن تؤخذ كرهاً أو تراضياً [والمأخوذ قهـراً إما أن يكون لسقوط عصمة المالك كالغنائم والاستحقاق للآخذ كالزكوات والنفقات الواجبة من الممتنعين والمأخوذ تراضياً] (٣) إما بعرض كالبيع والصداق وإما بغير عوض كالهبة والصدقة، فجميع هذه الأقسام يصح إسناد الملك إليها ويحل لمالكها الانتفاع بهـا إذا روعيت شروط الـشرع في تحـصيلها فهـي حـلال مطلقاً [ولا](؛ تطرق للورع المطلوب في شيء منها إذا تحقق الحل، فإن اختلفت هذه الشروط وفسدت العقود وأمكن الرد على المالك ولم يتصح تقرير المُلك الواضح عليه التصرف وامتنع على غيره إذا كان حاله كحال الأول، وهل يكون ورود العقد الصحيح على العقد الفاسد مفتياً للرد وموجباً صحة الملـك الأول والثاني؟، فيه نظر ».

<sup>(</sup>١) والراجح أنه لا يجوز الانتفاع بالأدهان النجسة في الأكل وعلى أي وجه.

قال القرطبي في «الجامع» (٦/ ١٨٧): «قوله: ﴿ وَالْمَاتِنَانُو ﴾ [المائدة: ٩٠]، يقتضي الاجتناب المطلق الذي لا ينتفع معه بشيء بوجه من الوجوه لا شرب ولا تخليل ولا مداواة ولا غير ذلك، وعلى هذا تدل الأحاديث الواردة في الباب».

<sup>(</sup>٢) في (ب) (ملك). (٣) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (فلا).

قلت: يحتمل أن يكون مثال ذلك ما ذكره الأبياري في موضع آخر [من](١) مسألة الورع وهو:

"ما إذا اشترى ثمرة قبل بدو صلاحها ثم باعها بعد الزهو فقد حكم مالك ارحمه الله تعالى بصحة البيع الثاني لتهام الملك للمشتري الأول، وقال: إن البيع الصحيح يفيت البيع الفاسد وليس المراد به أن البيع الأول يمضي على ما هو عليه، فإن ذلك لا يقوله مالك ولا أحد من أصحابه، ولكن المراد به أن البيع فات بحيث لا يُردُّ على البائع ويكون للبائع القيمة، ولو فات البيع الأول على ما هو عليه لمضى بالثمن، بل المراد أن شبهة العقد يقوي أمرها في اتصال الفوات بالعقد فلا يُردُّ الملك الأول وأما إذا لم يتغير المبيع بيعاً فاسداً وبقي حاله فالانتفاع به حرام والإقدام على بيعها لمشتريها شراءً فاسداً لا يجوز، وشرائها لمن علم بفساد عقدها وعدم تغيرها معصية، ولكن إن وقع تم البيع وصح الملك للبائع والمشتري».

قال الأبياري -رحمه الله تعالى-: «وقد تردد الأصحاب هل نفس ورود البيع الصحيح على الفاسد يفوت أو لا بد في التفويت من قبض المشتري الأول؟.

وأخذ ذلك من حالة بيع الثهار قبل بدو صلاحها إذا باعها المشتري بعد زهوها وقبل قبضها فقد قال مالك -رحمه الله تعالى- أن البيع الثاني يغنيها وإن كان القبض فيها مغنياً، وقال آخرون: بل هي مقبوضة لأن الجزاف مجرد التخلية فيه قبض، والصحيح الأول، وإنها تكون التخلية قبضاً في البيع الصحيح وأما

<sup>(</sup>١) في (ب) (في).

الفاسد فلا [وكذلك] (۱) أن الثمرة لو هلكت والبيع فاسداً لكانت من ضان البائع، واعتذر آخرون عن هذا وقالوا: ضان الثهار من باب وضع الجوائح، وأجيب عنه بأنه لو كان كذلك لاختص ذلك بإباحة الكثير ولسقط فيه يسقط فيه الجوائح بعد اليبس ولما استرسل عموم الضان على الأقدار من غير اعتبار مقدار، وعلى جميع الأحوال دل على أنه ضهان الملك لا من وضع الجوائح»، انتهى.

عاد كلامه قال: «ولا يكون العقد الثاني مفوتاً للمال المغصوب عند الجميع هذا بيان ما نُهي عنه بسبب الالتباس حاصله راجع إلى اختلاف الأسباب المكملة أو كون الأعيان لا تقبل الملك [أ](٢) و الانتفاع».

القسم الثالث: ما نُهي عنه بسبب الالتباس وهذا قسم الشبهات، والشبهة تطلق على ما لا حقيقة له وهو من جنس الأوهام، وهذا الذي يفهم من الشبهة إذا أطلقت في مقابلة الدليل، ومعناه: أنه اشتبه الأمر على المستدل حتى تخيل ما ليس بدليل دليلاً، وليس هذا مرادنا في هذا المكان، وإنها الشبهة هنا ما اشتبه على الناظر حكمه ولم ينكشف له حقيقة أمره، وقد قال على الحلال بين والحرام بين، وبينها مشتبهات» الحديث.

والمشكل منها القسم المتوسط وهو الشبهة فلا بد من بيانها وكشف الغطاء عنها، فنقول الحلال المطلق هو الذي انتفت عن ذاته الصفات المحرمة وانتفى عن أسبابه ما تطرق إليه خللاً، والحرام ما فيه صفة محرمة كالخمر أو حصل

في (ب) (ولذلك).

بسبب لا يصلح للملك شرعاً كالغصب والربا ونظائره، فهذان طرفان ظاهران ويلتحق بها ما تحقق أمره، ولكن احتمل طريان مغير ولم يدل على ذلك الاحتمال دين ولا أمارة، فإن صيد البر حلال فمن أخذ ظبية فاحتمل أن تكون قد صيدت فأفلتت لم يضر ذلك في الملك، وكذلك من يستعير دابة ثم يغيب المعير فينتقل المستعير الاحتمال موت المعير وانتقالها للورثة (٢)، فهذا هَوَسٌ وليس من واقع الشبهات، إذ الشبهة إنها تنشأ عن الشك، والشك إنها ينشأ عن تعارض الأسباب الذي لو انفرد كل واحد منها لأنبت اعتقاداً أو ميلاً فينشأ من التعارض تردد.

وأما ما لا سبب له فلا يكون شكاً بل احتمالاً محضاً فليتنبه المفرق بين الشك والاحتمال، وليقصر الورع على محال الشك دون مجرد الاحتمالات، وكذلك إذا تحققنا تحريم شيء وأمكن طريان مبيح ولم يستند ذلك لأمر يدل عليه، كمن بيده مال مغصوب ولكن أن يكون المالك قد أباحه له وملكه إياه أو كانت عنده وديعة فتصرف فيها تصرف المالكين لاحتمال أن يكون المالك قد ملكه إياها فهذا الاحتمال باطل قطعاً فإذا ثبت ذلك فنقول: مثال الشبهات أربعة أقسام:

[القسم] (٣) الأول: الشك في المحلل والمحرم، وذلك إما أن يتعادلا أو يغلب أحدهما، فإن تعادلا فالحكم للسابق فيستصحب ولا يترك بالشك [وإن] (٤) غلب أحد الاحتمالين لصدوره عن دلالة نحبرة في العين كان الحكم للغالب، مثاله: أن ترمي صيداً فتجرحه فيقع في ماء، فيصادف ميتاً ولا يدري أنه مات من الرمية أو

<sup>(</sup>٢) في (ب) (لورثته).

<sup>(</sup>١) في (ب) (للمستعار).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (فإن).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

من الغرق، فهذا حرام لأن الأصل التحريم إلا إذا مات بطريق معتبر وقد وقع الشك في الطريق فلا يزال الأصل بالشك كما في الأحداث والنجاسات، وكذلك إذا أرسل كلبه وشركه فيه غيره فإنه لا يأكله إذ يحتمل أن يكون الكلب الآخر هو الذي قتله (۱).

القسم الثاني: أن يعرف الحِل ويشك في التحريم فالأصل الحل كما إذا طار طائر فقال رجل: امرأته طالق أنه غراب، وقال آخر (٢) ضده، والتبس الطائر فلا يُقضى بالتحريم في واحد منهما على الصحيح (٣) إن كان كل واحد منهما على تحقيق وليس ذلك كاختلاط ميتة بمذكاة.

فإن المخاطب هناك واحد وهنا شخصان ولا يكتفي حكم شخص من شخص ولا يتوقف القضاء له مع اجتهاعه مع غيره نعم نظير الميتة والمذكاة أن يكون له زوجتان فيقول: إن كان غراباً فزينب طالق وإن لم يكن غراباً فعزة طالق؛ فهنا لا يجوز له وطيء واحدة منها حتى ينكشف الأمر، إذ إحداهما محرمة عليه ولم تتعين، ولا اجتهاد في هذا المكان إذ لا علامة، فلو وطئ واحدة منها

<sup>(</sup>٢) في (ب) (الآخر).

<sup>(</sup>٣) ذكر هذا المثال ابن رجب في كتابه «القواعد» (١/ ١١١) و(٣/ ٢٢٢) و(٣/ ٢٢٤).

كان عامياً إذ وطئهما جميعاً لا يحل وتخصيص واحدة بحكم التحريم غير جائز فلزم اجتنابهما حتى يتبين الأمر فيها ففي هذا وأشباهه يفترق حكم الشخص من الشخصين لأن التحريم على الشخص الواحد يتعذر استصحاب الحال فيه، لمعارضة تبين التحريم بخلاف الشخصين.

القسم الثالث: الأصل التحريم لكن طرأ ما [أوجب] (" حِلَّهُ بظن غالب فهذا ينظر فيه فإذا استند الظن إلى سبب معتبر شرعاً فهو حلال ولا التفات إلى الاحتمال بعد ثبوت السبب، مثاله أن يرى صيداً ولا يقص في طلبه فيجده ميتاً وفيه أثر الرمية فهذا حلال مطلق لكن [بشرط] (" أن لا يبيت ومقتضى القياس جواز أكله، وإن مات فهو قول عندنا ولكن الظاهر من المذهب تحريمه لسنة ثابتة فيه، والدليل على وجوب التمسك بالعلامة الظاهرة المعنية المغلبة أن من جرح ومات وجب القود على الجارح وإن أمكن أن يموت بغير الجراحة وذلك لظهور لسبب.

القسم الرابع: أن يكون الحل معلوماً ولكن غلب على الظن طريان محرم بسبب معتبر في غلبة الظن [فيرفع] (٣) الاستصحاب ويقضي بالتحريم إذ الاستصحاب ضعيف ولا يبقى له حكم مع غلبة الظن كما إذا غلب على ظنه نجاسة إناء لعلامة معينة فلا يجوز التوضىء به ولا شربه، هذا إذا غلب الظن بعلامة متعلقة بعين الشيء فأما غلبة الظن الناشئة من الكثرة فهل تنقل عن حكم الأصل فيه خلاف؟ فمن الناس من يقدم الأصل لضعف الغلبة الناشئة من

<sup>(</sup>٢) في (ب) (يشترط).

<sup>(</sup>١) في (ب) (يوجب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (فيرتفع).

الكثرة ويقول لسنا ننتقل عن الأصل [لمجرد](١) ميل النفس إلى الانتقال حتى يكتمل السبب.

ويحتج بأنه لو شهد شاهد وعدل بأن لزيد عند عمرو مالاً لظننا الصدق والانتقال عن الأصل قلا [نحكم] بالشغل بل نتمسك بالأصل فلزم من هذا تغيير الأسباب الناقلة عن الأصول ولا يقع الاكتفاء بمطلق غلبان الظنون وقال قائلون الغالب [مقدم] واستدلوا بأمرين: أحدهما كلي والآخر جزئي.

فأما الكلي فهو أنا إذا تعذر علينا أن نعلم استحقاق زيد مثلاً لمال وكانت المسألة يُكتفى فيها بغلبات الظنون فإنا إذا ظننا استحقاقه أو برآته منه بعد تقدم عارة ذمته فلا وجه لتعطيل الحكم، وقد ظن ثبوته، والتمسك بالأصل لا يجعل الشك في الحال وإن عَريَ عن المعارض، ولكن صير إليه عند احتمال التعيين للضرورة إذ لا يستطيع أحد إقامة الدليل على أن الشيء ملكه في الحال ولا على [أن] (1) الزوجة باقية في ملكه حالة النزاع، فاستصحبت الأصول عند الشك لهذه الضرورة، وليس كذلك إذا ظن الانتقال.

وأما الأمر الجزئي فالاعتبار بالعلامة المغلبة بالعين وتحرير القياس، أصل ظَنِنَا الانتقال عنه فلا يتمسك به قياساً على الإمارة المختصة بالعين، ويعتذر هو لا عن تملك المسائل بمنع الإجماع (٥) عن الاكتفاء بالظن المطلق.

<sup>(</sup>۱)  $\dot{y}$  (بهجرد). (۲)  $\dot{y}$  (بهجرد).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (يتقدم). (٤) زيادة من (ب) وهو الصواب لمقتضى السياق.

<sup>(</sup>٥) في (ب) (الجماع).

وإذا اقتضى القياس حكماً عاماً فمنع مانعٌ من إجرائه في بعض الصور وجب التمسك به في غير محل المانع، والصحيح عندنا التمسك بالغالب إلا في كل موضع يلزم من التمسك به حرج أو إضاعة مال، وبيان ذلك بالفقه والنقل.

أما الفقه فيا قررناه من أن الظن حاصل بالانتقال عن الأصل فضعيف التمسك بالأصول عند الشك في الانتقال لما اقتضى القياس [ذلك](١)، فإنا نحكم في الحال من غير ظن ولا قطع.

ولكن قد بينا [السر]<sup>(۱)</sup> الذي لأجله اكتفى الشرع باستصحاب الأصول فإذا<sup>(۱)</sup> ظننا الانتقال فليس هذا موضع الإجماع، والمستندات مفقودة ومقتضى هذا التقدير ألا يتمسك بالأصل مطلقاً، إلا أنّا نقول قد [يناسب]<sup>(1)</sup> التمسك بالأصل الضرورة ورَعيُ<sup>(1)</sup> الحاجة على ما قدمنا<sup>(1)</sup>.

فإذا اقتضت الضرورة التمسك بالأصل والإعراض عن الغالب فعلنا ذلك، والدليل عليه كتاب الله تعالى، وعمل الماضين من الصحابة والتابعين، أما الكتاب فقوله تعالى: ﴿وَمَلَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ عِلَّ لَكُرُ ﴾ [المائدة:٥]، ولا يخفى أن أهل الكتاب لا يتوقون النجاسات ولا يعتبرون في التطهير الماء المطلق، فأطعِمَتُهم لا تنفكُ عن ذلك ولكن يلزم من اجتنابها حرج وضرر فيتهاسك بالأصل لذلك، وأما الآثار فقد نقل عن أصحاب رسول الله عليه وهم القدوة والأسوة، أنهم

<sup>(</sup>٢) في (ب) (الشيء).

<sup>(</sup>١) في (ب) (وذلك).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (بيّنا أن سبب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (وإذا).

<sup>(</sup>٦) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (ودواعي).

كانوا يخوضون طين المطر [ويصلون] (١) ولا يغسلونه، وكذلك ما نقل عن مالك -رحمه الله [تعالى] (١) - أنهم كانوا يصلون فيها نسجه أهل الذمة، وقال: «مضى الصالحون على ذلك».

وليس كذلك الصلاة فيها لبسوه لقلة الحاجة إلى ذلك، وأما المذاهب فقال مالك -رحمه الله [تعالى-](۱): يكره سؤر النصراني في الماء دون الطعام واعتل بخفة الماء ويسارة أمره، ولو كان لا يرى عليه النجاسة كها كره فضله (۱) من الماء ولولا أن](۱) يكون التفت إلى الحاجة كها أباح سؤره من الطعام والشراب (۱)، وكذلك قال مالك [-رحمه الله تعالى- أن](۱) المدجاج والأوز المخلاة وهي الجلالة التي يغلب (۱) عليها مصارف (۱) النجاسات إن شربت من ماء أريق، وإن شربت من لبن وأكلت من طعام أكل ولم يثبت فيه كراهه ولم ير في تركه ورعاً.

وفي هذا تنبيه على أصل عظيم وهو أنه لا تبنى الأحكام على مجرد الخيال واختلاط الحلال والحرام ولا بد من التنبه (١) للأدلة وإدراك افتراق المسائل ومعرفة نفس الشريعة في كل أصل، وهذا لا يقدر عليه إلا سهاسرة العلهاء.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب). (٢) في (ب) (فضيلة).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٤) والصواب أن سؤر الكافر طاهر ويجوز استعماله ولا دليل مع من منع استعماله، قال ابن المنذر في «الأوسط» (١/ ٣١٤): «والماء حيث كان، وفي أي إناء كان طاهر، لا ينقله عن الطهارة إلا نجاسة، تغير طعمه أو لونه أو ريحه».

<sup>(</sup>٥) في (ب) (تغلب). (٦) في (ب) (مصارفة).

<sup>(</sup>٧) في (ب) (التنبيه).

وليعلم الموفق أن أصحاب رسول الله على هم أعلم خلق الله بالشريعة وأشدهم ورعاً وما كانوا يُضَيِّقُونَ كل [هذا] (۱) التضييق ولا يبنون أمورهم على الأوهام، وقد قال عمرو بن العاص لصاحب الحوض: «أترد حوضك السباع؟»، فقال عمر على السباع؟»، فقال عمر وقي الا تخبرنا يا صاحب الحوض (۱) فإنا نرد على السباع وترد علينا» (۱)، وقال في حديث آخر: أنه احتلم فأقبل ينظر إلى ثوبه ويغسل ما رآه فقال له عمرو (۱): قد أصبحت [وعندنا] (۱) ثياب، فقال: واها لك يا ابن العاص فإن كنت [ثوباً] (۱) فلكل الناس ثوب، والله لو فعلتها لكان سنة، أغسلُ ما رأيتُ وأنضحُ ما لم أرهُ (۱)، ولم ير عمر الشي التورع عن ثوب أمكن أن النجاسة ورأى أن النضح كاف في ذلك.

وقد يكون غيره من الموسوسين يقول: الصلاة في ثوب لم يصادفه (٩) جنابة (١٠) أولى من الصلاة في ثوب شك فيه، فيكون بزعمه أورع من عمر، وذلك عين الجهل وغاية الضلال.

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب). (٢) في (يا صاحب الحوض لا تخبرنا).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مالك (١١)، وأبو عبيد في «الطهور» (٢٢١ - تحقيق/ مشهور حسن)، وعبـدالرزاق في «المصنف» رقم (٢٥٠)، والبيهقي في «السنن» (١/ ٢٥٠) أو (١/ ٣٧٩ - علمية).

والأثر إسناده ضعيف فيه عبدالرحمن بن زيد بن انعم الإفريقي، وهو ضعيف.

وانظر تمام الكلام عليه في «الطهور» لأبي عبيد (٢٢١).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (عمر ﷺ)، وهو الصواب. (٥) في (ب) (عندتا).

<sup>(</sup>٦) في (ب) (تجد ثواباً)، وهو الصواب. .

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبدالرزاق في «المصنف» (١٤٤٦)، وابن المنذر في «الأوسط» (٢/ ١٥٧) رقم (١١٧).

<sup>(</sup>۸) في (ب) (يصادف). (۹) في (ب) (تصادفه).

<sup>(</sup>١٠) في (ب) (نجاسة حنابة).

وكذلك لو تورع إنسان عن أكل اللبن والطعام الذي (۱) شربت منه الدجاج المخلاة وكان مقلداً لمالك كان غالطاً لأن مالكاً [رحمه الله تعالى] (۱) لم ير بأكله بأساً فلا يجوز بنا الورع على شيء من هذه الخيالات التي لا تقتضيها الأدلة»، انتهى كلام الأبياري -رحمه الله تعالى-.

فإن أردت تحقيق الشبهات وأحكامها وتحريرها فانظر مسألة الورع له [-رحمه الله تعالى-](٢).

الوجه الثانى: من الكلام على الحديث:

قوله عليه الصلاة والسلام: «وبينهما أمور مشتبهات»:

الأمور: جمع أمر وقد تقدم في حديث عائشة ﴿ اللهِ عَلَمُهُ اللهِ عَلَى المُ عَلَمُ الْمُعَادَّةِ.

وتقدم أيضاً (٣) ذكر الشبهات وحقيقتها مستوعباً، غير أن العلماء اختلفوا في حكم هذه الشبهات:

فقالت طائفة: المشتبهات (٤) التي أشار إليها على في هذا الحديث حرام، استدلوا بقوله على «فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه»، قالوا: ومن لم يستبريء لدينه وعرضه فقد وقع في الحرام.

وقال آخرون: هي حلال بدليل قوله ﷺ: «كالراعي يرعى حول الحمى يوشك أن يقع فيه» فدل أن ذلك حلال، وأنَّ تركه ورع، والورع عند ابن عمر ترك قطعة من الحلال خوف مواقعة الحرام.

<sup>(</sup>١) في (ب) (التي). (٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (وقد تقدم). (٤) (الشبهات).

وقال آخرون: لا نقول إنها حلال ولا حرام لقوله ﷺ: «الحلال بيّن والحرام بيّن» جعل الشبهات (۱) غير الحلال وغير الحرام البيِّن فوجب أن يتوقف عنها، وهذا من باب الورع [ونُقض] (۲) عليه قوله: «لا يعلمها كثير من الناس»، فدل على أن منهم من يعلمها ممن هي عنده في أحد الجزأين.

وقد صوّب الشيخ أبو العباس القرطبي [-رحمه الله تعالى-] (٢) في «مُفهمه» القول بالكراهه فقال (١٠): «لأن الشرع أخرجها من قسم الحرام فلا توصف به، وهي عما يرتاب فيه، وقال عليه: «دع ما يريبك إلى ما لا يريبك» (٥)، وهذا هو الورع» (٢).

الثالث: قوله عليه الصلاة والسلام: «لا يعلمهن كثير من الناس»: أي: لا يعلم حكمهن من التحليل والتحريم.

<sup>(</sup>١) في (ب) (المشتبهات).

<sup>(</sup>٢) في (بِ) (ويُقضى).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) انظر «المفهم» (٤/ ٨٨٤).

وإسناده صحيح رجاله كلهم ثقات.

وانظر «نصب الرايسة» للزيلعي (٢/ ١٢٥)، و «التلخيص الحبير» (٣/ ٤٥٠)، و «الإرواء» (٢/ ٤٧٠). (٢/ ٤٧٢).

<sup>(</sup>٦) انظر «فتح الباري» لابن حجر (١/ ١٢٧ - ١٢٨).

وإلا فالذي يعلم الشبهة يعلمها من حيث أنها مشكلة لترددها بين أمور محتملة، فإذا علم بأي أصل تلحق زال كونها شبهة، فدل على أن الشبهة لها حكم يخصها يمكن أن يصل إليه بعض الناس بدليل شرعى(١).

الرابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه»:

فيه إيقاع الظاهر موقع المضمر تفخيهاً لشأن اجتناب السبهات وهو كثير في الكتاب العزيز وغيره، ومنه قول الشاعر:

لا أرى الموت يسبق الموت شيء نَغَص الموتُ [ذا] (٢) الغنى والفقيرا إذ المشتبهات هي: الشبهات بعينها.

والمعنى: من ترك ما اشتبه عليه حكمه سَلِم دينه مما يفسده أو ينقصه، وعرضه بها يشينه [ويصيبه] (٢٠).

والعرض في اللغة أصله: رائحة الجسد وغيره طيبةً كانت أو خبيثة، يقال: فلان طيب العرض، ومنتن العرض وسقاءٌ خبيث العرض إذا كان منتناً، عن أبي عبيد(1).

<sup>(</sup>١) انظر «الفتح» (١/ ١٣٧) و «جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٠٢ - ٢٠٣).

<sup>(</sup>٢) في (أ) (لذا) والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) «غريب الحديث» لأبي عبيد (١/ ٩٧)، وانظر «الغريبين» للهروي (٤/ ١٢٥٢).

والعِرض أيضاً الجسد، وفي صفة أهل الجنة: «إنها هو عرق يسيل من أعراضهم»(١) أي: من أجسادهم.

والعرض أيضاً: النفس، يقال: أكرمت عنه عرضي، أي صنت عنه نفسي، وفلان نقي النفس، أي بريء من أن يُشتم أو يُعاب، وقد قيل: عرض الرجل [حسبه] (٢).

قال الجوهري (٣): «واللائق (٤) بالحديث هنا أن يراد به النفس، أي استبرأ لنفسه من أن يلام على ما أتى، والله أعلم».

ولا يصح اتقاء الشبهات حتى تُعرف (٥)، إذ محال اتقاء ما لا يُعرف، فقد تقدم إشباع القول فيها وإحالتنا على مسألة الـورع للأبيـاري -رحمـه الله تعـالى- فإنـه أجاد القول فيها وحصرها بالتقسيم البيّن.

الخامس: قوله عليه الصلاة والسلام: «ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام» قيل أن يكون بوجهين:

أحدهما(٢٠): إن (٧) لم يتق الله تعالى وتجرَّأ على الشبهات أفضت به إلى المحرمات بطريق اعتياد الجُرأة والتساهل في أمرها، فيحمله ذلك على الجُرأة والتساهل في أمرها،

<sup>(</sup>١) لم أجده بهذا اللفظ.

تنبيه: عزا محقق كتاب «الغربيين» للهـروي (٤/ ١٢٥٤) الحـديث إلى أبي داود (٢٩٣) (٢٩٣)، وابن ماجه (٦٤٦)، والنسائي (١/ ١٢١)، وغيره.

وهذا وهم فالحديث بمده المصادر هو حديث المستحاضة وفيه «إنه عِرق».

<sup>(</sup>٢) في (ب) (حُسنه). (٣) في «الصحاح» (٣/ ٩٠٩).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (والأليق). (٥) في (ب) (يعرف).

<sup>(</sup>٦) ساقط من (ب). (٧) في (ب) (إذ).

المحض، ولهذا قال بعض المتقين: الصغيرة تجر إلى الكبيرة، والكبيرة تجر إلى الكفر، ولذلك قال عض المتقين: «المعاصي بريد الكفر» (١٠)، وهو معنى قوله تعالى: ﴿ كُلُّ بَرٌ رَانَ عَلَى تُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾ [المطنفين: ١٤].

وثانيه]: [أنَّ] (٢) من أكثر [من] (٢) موافقة الشبهات أظلم عليه قلبه لفقدان نور العلم ونور الورع، فيقع في الحرام ولا يشعر، وإلى هذا النور الإشارة بقوله تعالى: ﴿ أَفَنَ شَرَعَ اللهُ صَدَرُهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُو عَلَى فُرِيِّن رَّيْهِ ﴾ [الزمر:٢٢]، وإلى ذلك الظلام الإشارة بقوله تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلْقَسِيةِ قُلُوبُهُم مِن ذِكْرِ اللّهِ ﴾ [الزمر:٢٢].

قلت: وكأنه على أراد حال الغالب فمن وقع في السبهات لا كُل من وقع في السبهات لا كُل من وقع فيها، أو يكون مَن الغالب عليه الوقوع في الشبهات.

السادس: قوله عليه الصلاة والسلام: «كالراعي حول الحمى يوشك أن يرتع فيه»:

هذا من أحسن التشبيه وأدل على التحذير في هذا المعنى والحمى المحظور على غير مالكه وهو الذي لا يُقرب احتراماً لمالكه، وهو معنى المحمي، فالمصدر فيه

<sup>(</sup>١) لا يصح مرفوعاً، وهو من كلام السلف.

فأخرج أبو نعيم في «الحلية» (١٠/ ٢٤٤)، والبيهقي في «الشعب» (٥/ ٤٤٧) رقم (٧٢٢٣) من طريق أبو جعفر بن حمدان قال: قال أبو حفص عمرو بن سلمة النيسابوري: «المعاصي بريد الكفر كها أن الحمى بريد الموت».

وقال العجلوني في «كشف الخفاء» (٢/ ١٩٠) رقم (٢٣١٥): «ولم أر من ذكره غير أن ابن حجر المكي في «شرح الأربعين»، قال: أظنه من قول السلف، وقيل إنه حديث».

وذكره الذهبي في «السير» (١٢/ ٥١٠) في ترجمة أبي حفص النيسابوري.

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

واقع موقع اسم المفعول، وتثنيته حميان، وسمع [لـ]كـسائي (١) تثنيته حموان، والصواب الأول لأنه من باب فتحاً ورحماً مما لامه ياء فيه.

فيه (۱) دليل على سد الذرائع والتباعد عما يحاذر وإن ظن السلامة في مقاربته، والأصل في ذلك أن ملوك العرب كانت تحمي مراعي لمواشيها الخاصة بها، وتُحرِّج بالتوعد بالعقوبة على من قربها [والخائف] (۱) من عقوبة ذلك يتحاماها ولا يقرب منها، إذ لو قرب منها كان الغالب وقوعه فيها وإن وقع الحذر إذ الماشية لا يمكن ضبطها حينتذ عن المكان المحمي إذ لا بد من [الشاذة والفاذة] (١) التي لا يمكن حصرها وضبطها لا سيما إن كانت الماشية كثيرة منتشرة فالاحتياط له أن يجعل بينه وبين ذلك الحمى مسافة لا يمكن معها انقلاب [الشاذة والفاذة] (۱) إلى ذلك الحمى لبعدها عنه، فكذلك محارم الله عز وجل لا ينبغي أن يجوم حولها مخافة الوقوع فيها على ما تقدم من الوجهين.

ويوشك أحد أفعال المقاربة العشرة [وهو] (٥) بكسر الشين رباعي من أوشك، ومعناه يحق ويقرب، والمعنى: يقع في الحرام سريعاً ولا بد.

ويرتع بفتح الياء والتاء، ومعناه: أكل الماشية من المرعى، وأصله إقامتها فيه وتبسطها في الأكل منه.

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) انظر «الفتح» لابن رجب (١/ ٢٢٨-٢٢٩)، و«جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (فالخائف). (٤) في (ب) (الثارة والفارة).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (هي).

ومنه قوله تعالى حكاية عن إخوة يوسف [عليه] (١) السلام: ﴿ يَرْتَعُ وَيَلْمَبُ ﴾ [يوسف: ١٦] أي: [ننعم] (٢) ونلهو، ويقال: نرتع نأكل (٣).

ومن قرأها نُرتع، بضم النون وكسر التاء فمعناه نرتع إبلنا. ومن قرأ بكسر العين فهو نفتعل من الرعي، والله أعلم (٤).

السابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله»:

«ألا» استفتاح كلام، وحرفا استفتاح الأوأما، فإذا وقعت من بعد ألا هذه كانت مكسورة لا غير نحو قوله تعالى: (ألا إنهم هم المفلحون)(٥)، ﴿ أَلآ إِنَّهُمْ مُمُ المُفْسِدُونَ ﴾ [الفرة: ١٦] ، وكما هي في هذا الحديث.

وإن وقعت بعد أمَّا كان فيها الكسر والفتح نقول أمَّا إن زيداً قائم، بكسر إن وضمها، وكذلك إذا وقعت بعد إذا على ما هو مقرر في كتب العربية.

و «الجسد»، والبدن تقول منه تجسد كما تقول: من الجسم تجسم، والجسد أيضاً: الزعفران ونحو من الصبغ، وهو الدم أيضاً، قال النابغة: وما هريق على الأصنام من جسد، قاله الجوهري (٢).

<sup>(</sup>١) في (ب) (عليهم). (٢) في (ب) (فتعم).

<sup>(</sup>٣) (أ) (بأكل)!! والصواب ما أثبته، وانظر «الغريبين» للهروي (٣/ ٧١١).

<sup>(</sup>٤) قراءة الياء واسكان العين هي قراءة أهل الكوفة، وقرأ أهل المدينة بالياء وكسر العين. وانظر «المحرر الوجيز» (٣/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>٥) وهم المصنف وهي ليست آية في القرآن الكريم، وانظر «المعجم المفهرس» (٦٦٨).

<sup>(</sup>٦) انظر «الصحاح» (٢/ ٣٩٨).

و «المضغة»: [قدر](۱) ما يمضغه الماضغ من لحم أو غيره كما تقدم (۲).

والمراد بها هنا: القلب؛ كما فسرها عليه الصلاة والسلام، يعني بـذلك صـغر جرمها وعظم قدرها.

و «صلحت» بفتح اللام في الماضي وضمها في المستقبل، وكذلك فسد يفسد، وقد يقال: صلّح وفسُد بضم العين فيها، إذا صار الصلاح والفساد [له] (٣) سجيه، كشرف وظرُف، وليس المراد بالصلاح والفساد هنا هذه اللحمة الصنوبرية، وإنها المراد المعنى القائم بها، الذي هو محل الخطاب والتكليف (٤).

وهذا مما يقوي ما ذهب إليه الجمهور من أن العقل محله القلب لا الدماغ كما ذهب إليه أكثر الفلاسفة (٥)، لترتيبه عليه الصلاة والسلام الصلاح والفساد على القلب دون [الدماغ](٢).

<sup>(</sup>١) في (ب) (قد).

<sup>(</sup>٢) قال الإمام النووي في «شرح مسلم» (١١/ ٢٩): «سميت بلك لأنها تمضغ في الفم لصغرها».

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) انظر «جامع العلوم» لابن رجب (١/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٥) هي مسئلة خلافية بين العلماء هل محل العقل في القلب أم في الدماغ؟.

وانظر حجج الفريقين في «المعلم بفوائد مسلم» للمازري (٢/ ٢٠٦)، و «المسودة» لآل تيميه (٢/ ٩٨٢).

وقد حرر الخلاف شيخ الإسلام ابن تيمية في «المجموع» (٩/ ٣٠٤) فقال: «فالعقل قائم بنفس الإنسان التي تعقل، وأما من البدن فهو متعلق بقلبه كها قال تعالى: ﴿ أَفَلَرَ يَسِيُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَمُمْ قُلُوبٌ يَعَقِلُونَ يَها ﴾ [الحيح ٤٤]»، ثم قال: «لكن مبدأ الفكر والنظر في الدماغ، ومبدأ الإرادة في القلب». وانظر «مسألة مقر العقل من الإنسان» للشنقيطي (٢٩) (ضمن مجموع فتاوى له).

وانظر «شرح مسلم» (۱۱/ ۲۹)، و «المفهم» (٤/ ٩٥٥).

<sup>(</sup>٦) زيادة من (ب).

والقلب محل الاعتقادات والعلوم والأفعال الاختيارية بل قد عبر عنه بالعقل نفسه، قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَدِصَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ, قَلْبُ ﴾ [ق:٣٧]، أي عقل، قاله بعض العلماء(۱)، وهو من الألفاظ المشتركة يقع على الكوكب المميز الذي بجانبه كوكبان، وعلى مصدر قلبت(۱)، وقالوا: عربي قلب، أي خالص يستوي فيه المذكر والمؤنث والمفرد والجمع، قاله الجوهري(۱)، [وإن](۱) نسبت إليه قلت امرأة عربية قلبه، وثنيت وجمعت، وقلب النخلة: لبها، وفيه ثلاث لغات؛ أعني قلب النخلة فتح القاف وضمها وكسرها، والجمع القلبة.

ولتعلم أن الأصل في هذا اللفظ إنها هو مصدر قلبت الشيء قلباً إذا رددته على وجهه، وقلبت ألرجل عن رأيه إذا حرفته عنه وعن طريقه كذلك، ثم نُقل وسُمي به هذا العضو الشريف الذي هو أشرف أعضاء [الحيوان] (٢) لسرعة الخواطر فيه ولترددها عليه كها قيل: ما سُمي القلب إلا من تقلبه، فاحذر على القلب من قلب وتحويل (٧).

وفي الحديث «إن القلب كريشة بأرض فلاة تقلبه الرياح» الحديث (١) ثم إنهم لا نقلوه التزموا فيه تضخيم فائه فرقاً بينه وبين أصله.

=

<sup>(</sup>١) انظر «جامع البيان» للطبري (٢٦/ ٢٦)، و«جامع الأحكام» للقرطبي (١٧/١٧).

<sup>(</sup>۲) في (ب) (قلب). (۳) في «الصحاح» (۱/ ۱۸۲).

<sup>(</sup>٤) ساقط من (ب). (٥) في (أ) (وقليب) والصواب ما في (ب).

<sup>(</sup>٦) في (ب) (الحيوانات).

<sup>(</sup>٧) من قوله (ولتعلم) إلى هنا من كلام القرطبي في «المفهم» (٤/٤٩٤).

<sup>(</sup>٨) أخرجه أحمد (٤/ ١٩/٤)، وعبد بن حميد (٥٣٥)، والروياني (١/ ٢٥٠) رقم (٥٦٨)، والبغوي في «شرح السنة» (١/ ١٦٤) رقم (٨٧) كلهم من طريق يزيد بن هارون عن سعيد الجريري عن

قال بعض العلماء (۱): اعلم أن الله تعالى خص جنس الحيوان بهذا العضو المسمى بالقلب وأودع فيه المعنى الذي تنتظم به المصالح المقصودة من ذلك النوع، فتجد البهائم تدرك مصالحها ومنافعها وتميز بين مفاسدها ومضارها مع اختلاف أشكالها وصورها، إذ منها ما يمشي على بطنه ومنها ما يمشي على أربع ومنها ما يطير بجناحيه.

ثم خص الله تعالى من سائر الحيوان نوع الإنسان الذي هو المقصود الأول من الكونيين والمعني في العالمين بهذا القلب المخصوص المشتمل على هذا المعنى المخصوص الذي تميز به الإنسان ووقع [به] (٢) بينه وبين سائر [الحيوانات] (٢) الفرقان وهو المعنى الذي يفهم به القلب المفهومات، ويحصل به معرفة الكليات والجزئيات، ويعرف به فرق ما بين الواجبات والجائزات والمستحيلات، وقد أضاف الله سبحانه العقل إلى القلب كما أضاف السمع إلى الأذن والأبصار إلى العين فقال تعالى: ﴿ أَنْكُرْ يَبِيرُهُ الْ الشَّلُونَ مَنْكُونَ لَمْمُ مُلُوبٌ يَعْوَلُونَ بِمَا [أَوْ مَاذَانٌ يَسْمَعُونَ بَمَا فَإِنَّهُ العَيْلُ المُعْمَى الْمُرْتِيرِ وَاللهِ المُعْمَى الْمُرْتِيرِ وَاللهِ المُعْمَى المُعْمَى

<sup>=</sup>غنيم بن قيس عن أبي موسى فذكره مرفوعاً.

وإسناده صحيح رجاله كلهم ثقات.

وأخرجه أحمد (٤٠٨/٤) من طريق عفان عن عبدالوهاب بن زياد عن عاصم الأحول عـن أبي كبشة عن أبي موسى فذكره بأطول من هذا.

والحديث صححه العلامة الألباني في "صحيح الجامع» (٥٨٣٣).

<sup>(</sup>١) هو القرطبي في «المفهم» (٤/ ٤٩٥). (٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (الحيوان). (٤) بدل ما بين معقوفين في (ب) (الآية).

وإذا عرفت أن الله تعالى إنها شرف الإنسان على سائر الحيوان بهذا القلب، وأن هذا القلب لم يشرف من حيث صورته الشكلية فأنها موجودة لغيره من الحيوانات البهيمية، بل من حيث هو محل لتلك الخاصية الإلهية، علمت أنه أشرف الأعضاء وأعز الأجزاء إذ ليس ذلك المعنى موجوداً في شيء منها.

ثم إن الجوارح مسخرة له ومطيعة فها أستقر فيه ظهر عليه، وعملت على معناه إن خيراً فخير، وإن شراً فشر. وعند هذا انكشف لك معنى قوله عليه الصلاة والسلام: «إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله».

فائدة: قال الشيخ شهاب الدين في شرح «تنقيحه» (۱): «اختلف العلياء هل الحواس مع العقبل كالحجاب مع الملك أو كالطاقات؟، فقيل كالحجاب والحواس تدرك أولاً ويحصل لها العلم ثم تؤدي تلك العلوم للنفس لتحكم عليها وتقول كليا كان كذا فهو كذا، وقيل: بل الحواس طاقات، والنفس تملك في بيت له خس طاقات قبالة كل طاقة مشاهدات ليست قبالة الأخرى والنفس التي هي الملك تنظر من كل طاقة تقبل من المدركات لا يوجد إلا هنالك.

ويدل على الأول: أن البهائم لا عقل لها وهي تدرك بحواسها فدل ذلك على أن الحواس مستقلة بالإدراك دون النفس.

ويدل على المذهب الثاني: أن الإنسان إذا نام وفتحت عيناه لا يدرك شيئاً مع وجود العين، العين بجملتها سبع طبقات وثلاث رطوبات والعصب الأجوف

<sup>(</sup>١) هو الإمام شهاب الدين أبو العباس أحمد بن إدريس بن عبدالرحمن المالكي، ولد سنة ٦٢٦ هــ ومات سنة ٦٨٤هـ -رحمه الله تعالى-.

ترجمته في «الديباج المذهب» (١٢٨)، و «حسن المحاضرة» (١/ ٢٧٣).

والروح الباصرة، ولا يرزال كذلك غير مدرك حتى يستيقظ فيأتي شيء [للبصر](١) وجميع الحواس وحينئذ يحصل الإدراك فدل على أن الحواس طاقات للنفس»، انتهى.

فإذا ظهر ذلك وعُلم أن صلاح القلب أعظم المصالح، وفساده أشد المفاسد وأعظم المهالك تعينت العناية بالأمور التي تفسد القلب لتُجتَنَب، والأمور التي تُصلحه لتُطلَب وتُلتمس.

قال بعضهم(٢): ومجموع ذلك علوم وأعمال وأحوال.

فالعلوم ثلاثة: الأول العلم بالله تعالى وصفاته وأسمائه وتصديق رسله فيها جاؤوا به.

والثاني: العلم بأحكامه عليهم ومراده منهم.

والثالث: العلم بمساعي القلوب من خواطرها وهمومها ومحمود [أوصافها] (٢) ومذمومها.

فأما أعمال القلوب: فالتحلي بالمحمود من الأوصاف والتخلي عن المذموم منها، ومنازل المقامات والترقي عن مفضول المنازلات إلى سيء الحالات.

وأما الأحوال: فمراقبة الله تعالى في السر [والعلن] (ع) والتمكن في الاستقامة على السنن، ولهذا أشار رسول الله ﷺ حيث قال: «أن تعبد الله كأنك تراه».

(٣) في (ب) (أو أوصافها).

<sup>(</sup>۱) في (ب) (البصر). (٢) نقله القرطبي في «المفهم» (٤/ ٩٦).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (الإعلان).

## الحديث السادس

وتفصيل هذه المعاقد الجلية توجد في تصانيف محققي الصوفية.

قلت: يريد كالقوت(١)، والأحياء(٢)، والرعاية للمحاسبي(٢) ونحو ذاك.

(١) هو كتاب «قوت القلوب في معاملة المحبوب ووصف طريق المريد إلى مقام التوحيد».

وصاحبه هو أبو طالب محمد بن على بن عطية الحارثي المكي.

مات سنة ٣٨٦ هـ -رحمه الله تعالى-.

ترجمته في «تاريخ بغداد» (٣/ ٣٠٣)، و (وفيات الأعيان» (٤/ ٣٠٣)، و «السير» (١٦/ ٥٣٦).

وقد حذّر أهل العلم من كتابه هذا لما فيه من مخالفات شرعية.

قال ابن الجوزي في «تلبيس إبليس» (١٦٤): «فذكر فيه من الأحاديث الباطلة وما لا يستند فيه إلى أصل من صلوات الأيام والليالي وغير ذلك من الموضوع وذكر فيه الاعتقاد الفاسد».

وقال الخطيب في «تاريخ بغداد» (٣/ ٣٠٣): «وصنف أبو طالب المكي كتاباً سهاه «قوت القلوب» على لسان الصوفية، وذكر فيه أشياء منكرة مستبشعة في الصفات».

وقال شيخ الإسلام في «المجموع» (١٠/ ٥٥١): «مع أن في قوت القلوب أحاديث ضعيفة وموضوعة وأشياء مردودة».

وانظر «كتب حذر منها العلماء» لشيخنا مشهور (١/ ٤٩).

(٢) هو كتاب «إحياء علوم الدين»، ومؤلفه محمد بن محمد بن محمد أبو حامد الغزالي، ترجمته في «السير» (٣٢٢)، و «الوفيات» (١٩١/٦)، و «طبقات السبكي» (١٩١/٦).

وكتابه كذلك قد حذر الأثمة من موضوعاته.

قال ابن الجوزي في «تلبيس إبليس» (٢٦٦): «وجاء أبو حامد الغزالي فصنف لهم كتاب الإحياء على طريقة القوم وملأه بالأحاديث الباطلة وهو لا يعلم بطلانها، وتكلم في علم المكاشفة وخرج عن قانون الفقة».

وقال شيخ الإسلام في «المجموع» (١٠١/ ٥٥١): «والإحياء فيه فوائد كثيرة، لكن فيه مواد مذمومة، فإن فيه مواد فاسدة من كلام الفلاسفة تتعلق بالتوحيد والنبوة والمعاد».

وقال الذهبي في «السير» (١٩/ ٣٤٠): «أما الإحياء ففيه من الأحاديث الباطلة جملة، وفيه خـير كثير لولا ما فيه من آداب ورسوم وزهد من طرائف الحكماء ومُحُرفي الصوفية».

وانظر «العقيدة السلفية في مسيرتها التاريخية»، القسم الخامس/ قسم مواقف السلف، للمغراوي. وانظر «السير» (١٩/ ٣٣٠).

(٣) هو الإمام أبو عبدالله الحارث بن أسد المحاسبي البصري البغدادي.
 ولد تقريباً ١٦٥ هـ ومات سنة ٢٤٣ هـ -رحمه الله تعالى-.

=

وقد يقال: إن صلاح القلب في خمسة أشياء: قراءة القرآن بالتدبر، وخلاء الباطن، وقيام الليل والتضرع عند السحر ومجالسة الصالحين.

قلت: بل لهذه الخمسة سادس وهو أجلّها [وهو] (١) أكل الحلال، يُنوِّرَه ويصلحه فتزكو بذلك الجوارح فتنسد المفاسد وتكثر المصالح، وأكل الحرام والشبهات تُصديه وتُظلمه وتُقسيه.

وقد قيل: إذا صمت فانظر إلى طعام من تفطر، فإن الرجل ليأكل الأكلة فينغل قلبه كالأديم فلا ينتفع به أبداً.

وفي «منهاج العابدين» (٢) للغزالي [-رحمه الله-] (١): «الطعام [يذر] (٣) الأفعال إن دخل حلالاً خرج حلالاً، وإن دخل حراماً خرج حراماً، وإن دخل بشبهة خرج بشبهة ، انتهى.

وقال بعضهم: استقيت جندياً فسقاني شربة فعادت قسوتها [على](٤) قلبي أربعين صباحاً.

وقد قيل: إنه يُحاف على آكل الحرام والشبهة أن لا يُقبل له عمل ولا يسمع له دعاء (٥٠).

<sup>=</sup>ترجمته في «الوفيات» (٢/ ٥٧)، و «السير» (١١٠ / ١١)، و «طبقات الشافعية» للسبكي (٢/ ٢٧٥). فائدة: وقد ترجم له في مصنف مستقل، الحافظ إبن شكوال، كما في «الجواهر والمدرر» للسخاوي (٣/ ١٢٦١).

<sup>(</sup>۱) ساقط من (ب). (۲/ ۱۸۷٦).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (بدر). (٤)

<sup>(</sup>٥) وورد في السنة ما يدل على ذلك، فأخرج مسلم (١٠١٥) من حديث أبي هريرة ﴿ عنه قـال:

ولمَّا شرب أبو بكر الصديق ﴿ اللَّهِ عَلَيْكُ جرعة من لبن استقاءها فأجهده ذلك حتى

<sup>=</sup>قال رسول الله ﷺ: «يا أيها الناس إن الله طيب لا يقبل إلا طيباً، وإن الله أمر المؤمنين بها أمر به المرسلين، فقال: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ وَاصْلَوْا صَلَامًا ﴾ [المؤمنون: ٥١]، وقدال: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ وَاصْلُوا صَلَامًا ﴾ [المؤمنون: ٥١]، وقدال: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ وَاصْلُوا صَلْحَالُهُ السَّاء: عَلَوْ مِن طَيْعَتِهُ اللَّهُ عَلَيْهُا اللَّهُ السَّاء: يا رب يا رب ومطعمه حرام ومشربه حرام وملبسه حرام وغذي بالحرام فأنى يستجاب له».

قال ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٦٠): «فهو مثال لاستبعاد قبول الأعمال مع التغذية بالحرام».

وقال ابن القيم في «الجواب الكافي» (٢٢): «وكذلك الدعاء، فإنه من أقوى الأسباب فيدفع المكروه وحصول المطلوب، ولكن قد يتخلف عنه أثره، إما لضعفه في نفسه بأنه يكون دعاء لا يحبه الله، لما فيه من العدوان، وإما لضعف القلب وعدم إقباله على الله وجمعيته عليه وقت الدعاء، فيكون بمنزلة القوس الرخو جداً، فإن السهم يخرج منه خروجاً ضعيفاً، وإما لحصول المانع من الإجابة: من أكل الحرام، والظلم، ورين الذنوب على القلوب، واستيلاء الغفلة والسهو واللهو وغلبتها عليها».

<sup>(</sup>١) في (ب) (يمد يديه إلى السهاء).

<sup>(</sup>٢) تقدم وهو من أحاديث الأربعين وسيأتي تخريجه.

تقيئها فقيل له: أكل ذلك في شربة؟ فقال: والله لـ و لم تخرج إلا بنفسي لأخرجتها، سمعت رسول الله ﷺ يقول: «كل لحم نبت من سحت فالنار أولى به»(١).

(١) ورد الحديث عن أبي بكر وجابر بن عبدالله وعقبة بن عامر وكعب بن عجرة ﴿ عَلَيْكُمْ .

أما حديث أبي بكر، فأخرجه بهذا اللفظ أبو نعيم في «الحلية» (١/ ٦٤) رقم (٦٧)، والبيهقي في «المسعب» (٥٦/٥) رقم (٥٧٦٠)، من طريق عبدالواحد بن زيد عن أسلم الكوفي عن مرة الطيب عن زيد بن أرقم فذكره.

وإسناده ضعيف جداً فيه عبدالواحد بن زيد البصري، قال البخاري: «تركوه»، وقال النسائي: «متروك الحديث».

وأخرجه من غير اللفظ المرفوع ابن أبي الدنيا في «كتـاب الـورع» (١١٥ - ١١٦) رقـم (١١٧)، من طريق المسعودي عن القاسم فذكره.

وإسناده ضعيف لأجل المسعودي.

وأخرجه أحمد في «الزهد» (١٠٩ - ١١٠) من طريق محمد بن فضيل بن إسهاعيل بن قيس فذكره بأقصر من هذا، ولم يذكر المرفوع منه.

والحديث من غير المرفوع منه صح عن أبي بكر، فأخرج البخاري (٣٨٤٢) من حديث عائشة فذكره. أما حديث جابر بن عبدالله، فأخرجه ابن حبان (١٧٢٣)، وأحمد (٣/ ٢٣١)، والدارمي

(٢/ ٣١٨)، والبيهقي (٥/ ٥٦)، والحاكم في «المستدرك» (٤/ ٣٢٤)، كلهم من طريق عبدالله

ابن خثيم عن عبدالرحمن بن سابط عن جابر قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «يا كعب بن عجرة.. »، وفيه: «إنه لا يدخل الجنة لحم نبت من سحت».

وقال الهيشمي في «المجمع» (٥/ ٢٤٧): «رواه أحمد والبزار، ورجاله رجال الصحيح».

وأما حديث عقبة بن عامر:

فأخرجه البيهقي في «الشعب» (٥٧٥٧) (٥/ ٥٥) من طريق محمد بن إسحاق عن زيد بن أبي حبيب عن عبدالرحمن بن شياسه عن عقبة بن عامر قبال: سمعت رسول الله عليه يقول: «لا يدخل الجنة لحم ودم نبتا من نجس».

وإسناده ضعيف فيه ابن إسحاق.

وأما حديث كعب بن عجرة:

فقد علمت أن الاعتناء بأمر القوت من أعظم ما ينبغي أن يُحافِظَ عليه طالب صلاح القلب وسيء الأحوال، ومن لا فلا، فنسأل الله [تعالى] (١) التوفيق والعصمة وإصلاح القلب والعمل في الحال والمآل إنه ولي ذلك والقادر عليه، آمين.



<sup>=</sup>فأخرجه ابن حبان (٧٥٥٥)، والطبراني في «الكبير» (١٩١/ ١٦٢)، والبيهقي في «الشعب» (٧٦٢) (٥/٥٥) من طريق أمية بن بسطام عن معمر بن سليان عن عبدالملك بن أبي جميلة عن أبي بكر بن بشير عن كعب بن عجرة. وإسناده صحيح. والحديث صححه شيخنا الألباني في «المشكاة» (٢٧٧٢).

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

رَفَّحُ بعب (لرَّحِيُ (الْنَجَّرِي رُسِلَتِهَ (لِنِيْرُ) (الِنِوَى رُسِي www.moswarat.com

#### الحديث السابع

عن أبي رقية تميم بن أوس الداري صلى

«أن النبي ﷺ قال: «الدين النصيحة»، قلنا: لمن؟، قال: «لله عز وجل ولكتابه ولرسوله ولائمة المسلمين وعامتهم»، رواه مسلم (۱).

# التعريض":

قيم بن أوس بن خارجة بن سود بن جذيمة بن ذراع بن عدي بن الدار بن هاني بن حبيب بن نهاره بن لخم، وهو مالك بن عدي بن الحارث بن مرة بن أدد ابن زيد بن يشجب بن عريب بن زيد بن كهلان بن سبأ بن يشجب بن يعرب بن قحطان الداري، يُكنى أبا رقية بابنةٍ له لم يولد له غيرها.

ينسب إلى جده الدار، وقيل غير ذلك، وقيل: منه أيضاً الديري نسبة إلى دير كان (٢) يتعبد فيه وهو أخو أبي هند الداري، واسم أبي هند بر بن عبدالله، والعقب له وكان أخاه لأمه.

وكان تميم بالمدينة ثم انتقل إلى الشام ونزل بيت المقدس بعد مقتل عثمان بن عفان، وكان إسلامه سنة تسعة من الهجرة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٢) انظر ترجمته في «الاستيعاب» (٢٣٨)، و«السير» (٢/ ٢٤٤)، و«طبقات ابن سعد» (٧/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (وكان).

روي له عن رسول الله ﷺ ثمانية عشر حديثاً، روى له مسلم حديثاً واحداً من رواية عطاء بن يزيد الليثي.

روى عنه رسول الله ﷺ (١)؛ وهذه منقبة عظيمة شريفة [لـه](٢)، ويـدخل في رواية الأكابر عن الأصاغر.

روى عنه عباس وأنس بن مالك وأبو هريرة وعبدالله بن مرحب (٣) وقبيصة ابن ذؤيب على ما قيل، وسلم بن عامر وشرحبيل بن مسلم وعبدالرحمن بن غنم وروح بن زنباع وكثير بن مرة وبُره (١) بن عبدالرحمن وزرارة بن أوفى والأزهر بن عبدالله، روى له الجماعة إلا البخاري.

وهذا الحديث من إفراد مسلم، وليس لتميم هذا في مسلم سوى هذا الحديث.

و[قد] (ه) قيل: إن هذا الحديث عليه مدار الإسلام، وقيل إنه أحد أرباع الإسلام، وصحح بعضهم الأول.

قلت: وهذا ما يُسمى في علم مصطلح الحديث برواية الأكابر عن الأصباغر، وانظر «الباعث الحثيث» (٢/ ٥٣١).

قال ابن عبدالبر في «الاستيعاب» (٩٧): «وهذا أولى مما يخرجه المحدثون في رواية الكبار عن الصغار».

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب). (مبدالله بن وهب بن مسعود).

 <sup>(</sup>٤) في (ب) (ووبرة).

# الحديث السابع

#### ثم الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: قد تقدم في الخطبة أن الدين يطلق بازاء معاني ثمانية:

الملة، والعادة، والطاعة، والجزاء، وسيرة الملك، والسياسة، والحال، والداء. والمراد هنا: الملة؛ وهي دين الإسلام.

الثاني: «النصيحة» الاسم، والنصح المصدر وكذلك النصاحة.

يقال: نصحته ونصحت له، وباللام أفصح، قال تعالى: ﴿وَأَنْسَحُ لَكُمْ ﴾ [الأعراف: ٦٢].

والنصيح: الناصح، وأما النصح: بفتح النون فمصدر نصحتُ الثوب خِطتُهُ. قال الجوهري<sup>(۱)</sup>: «ومنه التوبة النصوح اعتباراً بقوله عليه الصلاة والسلام: «من اغتاب خَرَق ومن استغفر رفا» (۲).

والناصح: الخياط، والنصاح: السلك يخاط به.

قلت: والمِنصحة: الإبرة.

قالوا: و«النصيحة» كلمة جامعة معناها حيازة الجبر للمنصوح له.

ويقال: إنها من وجيز الأسهاء، ومختصر الكلام وأنه ليس في كلام العرب كلمة مفردة تستوفي العبارة عن معنى هذه الكلمة كها قالوا في الفلاح: ليس في كلام العرب كلمة أجمع لخير الدنيا والآخرة منها.

<sup>(</sup>١) انظر «الصحاح» (١/ ٥٩).

<sup>(</sup>٢) لا يصح مرفوعاً إلى النبي ﷺ، وهو أثر عن الحسن، أورده ابن قتيبة عنه في «عيمون الأخبار» (٢/ ١٧) وانظر في الكلام عليه «المجالسة» للدينوري (٤/ ١٩٧ - مشهور).

وهي مأخوذة من نصح الرجل ثوبه إذا خاطه، شبه فعل الناصح فيها يتحراه المنصوح له بسد الخياط (١) خلل الثوب وإصلاحه.

وقيل: إنها مأخوذة من نصحت العسل إذا صفيته من الشمع، شبه تخليص القول من النفس بتخليص العمل من الخلط(٢).

ومعنى الحديث: عهاد الدين وقوامه [النصيحة] (٣).

وقوله ﷺ (١): «الدين النصيحة»:

هو من الحصر المجازي دون الحقيقي، أعني: أنه لما أريد المبالغة في النصيحة جُعلت كل الدين، وإن كان الدين مشتملاً على خصال كثيرة غير النصيحة.

وكذلك: «الحبج عرفة» (٥٠)، بخلاف الحقيقي نحو: الله ربنا ومحمد نبينا وعالم البلد زيد، إذا لم يكن فيه عالم غيره.

<sup>(</sup>١) في (ب) (الخايط).

<sup>(</sup>٢) انظر «الإكمال» للقاضي عياض (١/ ٣٠٦ - ٣٠٠).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٤) في (ب) لقوله ﷺ «الحج عرفة».

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد (٤/ ٣٠٩)، وأبو داود (١٩٤٩)، والترمذي (٨٨٩)، والنسائي (٥/ ٢٦٤)، وابن ماجه (٢٠١٥)، وابن حبان (٣٨٩)، وابن خزيمة (٢٨٢٢)، والطحاوي في «معاني الآثار» (٢/ ٢٠٩)، والمدارقطني (٢/ ٢٠٠)، والبيهقي (٥/ ٢٥٢)، والبغسوي في «شرح السنة» (٢/ ٢٠٩) كلهم من حديث عبدالرحن بن يعمر الديلي فذكره مرفوعاً.

وإسناده صحيح رجاله كلهم ثقات.

والحديث صححه شيخنا الألباني في «الإرواء» (١٠٦٤).

فقد علمنا أن الحصر تارة يكون حقيقياً وتارةً يكون مجازياً، كما أنه تارةً يكون مطلقاً وتارةً يكون مطلقاً وتارةً يكون مخصوصاً، فالأول نحو إنها الله إله واحد، والثاني نحو قول تعالى: ﴿إِنَّمَا أَنَ نَذِيرٌ ﴾ [هود:١٢]، أي: بالنسبة لمن لا يمؤمن؛ وإلا فصفاته عليه الصلاة والسلام لا تحصر من البشارة والشجاعة والكرم وغير ذلك(١).

# الثالث: قولهم «قلنا لمن»:

يُستلوح منه أن العالم لا يلزمه استقصاء المبالغة في البيان لما يلقيه من الأحكام وغيرها، لكن إذا سمعها المتعلم فإن فهم استغنى عن المراجعة وإلا سأل فكان ذلك أوقع في نفسه مما إذا هجم البيان من أول وهلة.

الرابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «لله»:

قال أبو سليهان الخطابي (٢) وغيره: «أما النصيحة لله تعالى فمنها ما هو منصر ف إلى الإيهان به ونفي الشرك (٢) عنه وترك الإلحاد في صفاته ووصفه بصفات الكهال والجلال كلها وتنزيه سبحانه وتعالى عن جميع أنواع النقائص والقيام بطاعته واجتناب معصيته والحب فيه والبغض فيه وموالاة من اطاعة ومعادات من عصاه وجهاد من كفر به والاعتراف بنعمه وشكره عليها والإخلاص في جميع الأوصاف المذكورة والحث عليها والتلطف بالناس ومن أمكن منهم عُلِّمها».

<sup>(</sup>١) انظر «التعيين» للطوافي (١٠٥) وكتاب «إنها يخشى الله من عباده العلماء» لابن رجب (٤٢ – ٤٣).

<sup>(</sup>٢) انظر «معالم السنن» (٤/ ١١٧)، و «الإكمال» (١/ ٣٠٧)، و «المفهم» (١/ ٣٤٣).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (الشك).

قال الخطابي: «وحقيقة هذه الأوصاف راجعة إلى العبد في نصحه نفسه فالله(١) تعالى غني عن نصح الناصحين».

الخامس: قوله عليه الصلاة والسلام: «[و](٢) لكتابه»:

قال العلماء -رحمهم الله تعالى-(٣):

أما النصيحة لكتاب الله تعالى: فالإيهان بأنه كتاب الله تعالى وتنزيله، لا يشبه (3) شيئاً من كلام الخلق ولا يقدر على مثله أحد من الخلق ثم تعظيمه وتلاوته وتحسينها والخشوع عندها وإقامة حروفه في التلاوة والذب عنه لتأول المحرفين وتعرض الطاعنين والتصديق بها فيه والوقوف على أحكامه وتفهم علومه وأمثاله والاعتناء بمواعظه والتفكر بها في عجائبه والعمل بمحكمه والتسليم لمتشابهه والبحث عن عمومه وخصوصه وناسخه ومنسوخه، ونشر علومه والدعاء إليه وإلى ما ذكرنا من نصيحته.

وأما النصيحة لرسول الله عَلَيْة: فتصديقه على الرسالة والإيهان بجميع ما جاء به وطاعته في أمره ونهيه ونصرته حياً وميتاً ومعاداة من عاداه وموالاة من والاه وإعظام حقه وتوقيره وإحياء طريقته وسنته وبث دعوته ونشر سنته ونفي التهمة عنها واستثارة علومها والتفقه في معانيها والدعاء إليها والتلطف في تعليمها وإعظامها وإجلالها والتأدب عند قراءتها والإمساك عن الكلام فيها بغير

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>١) في (ب) (والله).

<sup>(</sup>٤) في (ب (يشبهه).

<sup>(</sup>٣) انظر «الإكمال» (١/ ٣٠٧).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (ومعادات).

علم وإجلال أهلها لانتسابهم إليها والتخلق بأخلاقه والتأدب بآدابه وصحبه وأهل بيته وأصحابه، ومجانبة من ابتدع في سنته أو التعرض لأحد من أصحابه ونحو ذلك.

وأما النصيحة لأئمة المسلمين: فمعاونتهم على الحق وطاعتهم وأمرهم به وتنبيههم وتذكيرهم برفق ولطف وإعلامهم بها غفلوا عنه أو<sup>(۱)</sup> لم يبلغهم من حقوق المسلمين وترك الخروج عليهم وتآلف قلوب الناس لطاعتهم.

قال الخطابي: [-رحمه الله-](٢): «ومن النصيحة لهم الصلاة خلفهم والجهاد معهم وأداء الصدقات(٢) إليهم».

قلت: مذهبنا إذا كانوا ذوي عدل، وإلا صرفها أربابها لمستحقيها إذا أمكنهم ذلك من غير أذي يلحقهم بسبب ذلك.

ثم قال: «وترك الخروج بالسيف عليهم إذا ظهر منهم حيف أو سوء عشرة وأن لا يغروا بالثناء الكاذب عليهم وأن يدعى لهم بالصلاح».

قال ابن فرح الأندلسي (٤): «وهذا كله على المراد بأئمة المسلمين الخلفاء وغيرهم ممن يقوم بأمور المسلمين من أصحاب الولايات وهذا هو المشهور»، وحكاه أيضاً الخطابي.

<sup>(</sup>١) في (ب) (ولم). (٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (الصدقة).

<sup>(</sup>٤) هو شهاب الدين أبو العباس أحمد بن فرح بن أحمد بن حمد اللخمي الإشبيلي الشافعي. ولد سنة ٦٢٥ هـ ومات سنة ٦٩٩ هـ -رحمه الله تعالى-.

ثم قال: «فقد يتناول(١) ذلك على الأئمة الذين هم علماء الدين وأن من نُصحهم قبول ما رووه وتقليدهم في الأحكام وإحسان الظن بهم».

وأما نصيحة عامة المسلمين: وهم من عدا ولاة الأمر فإرشادهم لمصالحهم في أمر آخرتهم ودنياهم وإعانتهم عليه بالقول والفعل وسد عوراتهم وسد خلاتهم ودفع المضار عنهم وجلب المنافع وأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر برفق وإخلاص والشفقة عليهم وتوقير كبيرهم ورحمة صغيرهم وتخولهم بالموعظة الحسنة وترك غيبتهم وحسدهم وأن يجب لهم ما يُحب لنفسه من الخير ويكره لهم ما يكره لنفسه من المكروه والذب عن أحوالهم وأعراضهم وغير ذلك (١) من أحوالهم بالقول والفعل وحثهم على التخلق بجميع ما ذكرناه من أنواع النصيحة وتنشيط هممهم إلى الطاعات، وقد كان في السلف والله عن يبلغ به النصيحة إلى الطاعات، وقد كان في السلف المنتهي من يبلغ به النصيحة إلى الإضم ار بدنياه»، انتهى.

<sup>=</sup> ترجمته في «نفح الطيب» (٣/ ٢٧٤)، و «طبقات الشافعية» للسبكي (٨/ ٢٦)، و «تـذكرة الحفاظ» (٤/ ١٨٥)، و «أعيان العصر» للصفدي (١/ ٩٠٩)، وله «شرح الأربعين النووية» أشار لذلك الحافظ في «الفتح» (٣/ ٢٦٢)، لكن وقع فيه تصحيف «ابن فرج» بالجيم، وكذلك ذكره حاجى خليفة في «كشف الظنون» (١/ ٢٥٢).

وشرحُهُ هذا منه نسخة خطية كما في «فهرس علوم الحديث» لآل البيت (٢/ ٩٥٣) رقم (١٣٦)، وفي فهرس المكتبة الوطنية بساريس (٢/ ٢١٠٧) رقم (٧٤٧) فيه «شرح الأربعين» للإشبيلي وفصل المفهرس فقال شرح منظومة ابن فرح، فلينظر فعند التدقيق؛ الظن أنها شرح منظومة ابن فرح، فلينظر فعند التدقيق؛ الظن أنها شرح منظومة ابن فرح في الحديث المسهاة «غرامي صحيح».

والله تعالى أعلم. ووقع في (ب) ابن فرج، والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>١) في (ب) (تؤول).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (ونحو ذلك).

قال ابن بطال [-رحمه الله تعالى-](1): «وهذا الحديث يدل على أن النصيحة تُسمى ديناً وإسلاماً وأن الدين يقع على العمل كها يقع على القول والنصيحة فرض يجزئ فيه من قام به ويسقط عن الباقين وهي لازمة على قدر الحاجة إذا علم الناصح أنه يقبل نصحه ويطاع أمره وأمن على نفسه المكروه، فإن خشي أذى فهو في سعة، والله أعلم».



<sup>(</sup>١) ساقط من (ب)، والنص في «شرح ابن بطال» (١/ ١٢٩).

رَفْعُ عبر (ارْسِحِنِ (الْبَخِّنِ يُّ (سِلْنَهُ) (الْفِرُو وَكُرِسَ www.moswarat.com

# الحديث الثامن

عن عبدالله بن عمر والمنتخفية قال:

«أُمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دمائهم وأموالهم إلا بحق الإسلام وحسابهم على الله»، رواه البخاري ومسلم(۱).

### والكلام على الحديث من وجوه:

الأول: اختلفت روايات هذا الحديث فرواه ابن عمر كما تقدم، ورواه أبو هريرة مختصراً مقتصراً على قوله: «أ مرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فإذا قالوها عصموا مني دمائهم وأموالهم»، الحديث (٢).

وفي رواية أنس ﴿ أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا ألا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله وأن يستقبلوا قبلتنا وأن يأكلوا ذبيحتنا وأن يصلوا صلاتنا فإذا فعلوا حُرمت علينا دمائهم إلا بحقها، لهم ما للمسلمين وعليهم ما على المسلمين».

ومن رواية (ع) أبي هريرة أيضاً على الله على الله على الله ويؤمنوا بها جئت به، فإذا فعلوا ذلك عصموا بنى دمائهم وأموالهم إلا بحقها».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٥)، ومسلم (٢٢). .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٢/ ٣٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٩١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٢١).

أما رواية ابن عمر: فظاهرة إذ ذكر فيها كلمتا الشهادة، وأما روايتا أبي هريرة فاقتصر فيها على كلمة التوحيد لأن كلمة الرسالة مراده كقولك: قرأت الحمد لله رب العالمين؛ والمراد جميع السورة.

قال الخطابي: «وليس باختلاف تناقض إنها هـ و اختلاف ترتيب إذا اعتبرته بالزمان والتوقيت لأن الفرائض كانت تنزل شيئاً شيئاً في أزمنة مختلفة فحديث أبي هريرة حكاية حال مبدأ الإسلام والدعوة، وحديث أنس وابن عمر متأخران ثم سائر الأخبار التي منها ذكر الأشياء المزيدة، والله أعلم».

الثاني: قوله عليه الصلاة والسلام: «أمرت أن أقاتل الناس» ، إنها حـذف الفاعـل هنا تعظيهاً [له] (١) فهو من قولهم: أمر بكذا، ولا يذكرون الآمر تعظيهاً له وتفخيهاً.

و «أن أقاتل» (٢)، الأصل: بأن أقاتل، لأن أَمَرَ يتعدى إلى مفعولين ثانيها بحرف الجر لكنه يجوز حذف الجار فيصل الفعل بنفسه كها قال:

أمرتك الخير..، البيت.

الثالث: «الناس» قد يكون من الإنس ومن الجن قاله الجوهري (٣)، والمراد به هنا الإنس ليس إلا ثم من الإنس عبدة الأوثان دون أهل الكتاب لأنهم يقولون: لا إله إلا الله.

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب) «أقاتل الناس».

<sup>(</sup>٣) انظر «الصحاح» (٢/ ٨٣).

فإن قلت: لا يدخل في ذلك الجن كما صرح أهل اللغة ورسالته ﷺ عامة.

قلت: لأنه لم يجيء أنه عليه الصلاة والسلام قاتل نوعاً من الجن داعياً لهم للتوحيد كما فعل ذلك بالإنس، نعم جاء أن جن نصيبين (١) أسلموا على يديه على التدأ منهم من غير قتال، وهذا لا أعلم فيه خلافاً بين الأمة.

الرابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله»:

ظاهر هذا أو نصه أن من قال: لا إله إلا الله محمد رسول الله كان مؤمناً حقاً له ما للمسلمين وعليه ما عليهم ما لم يظهر منه ما ينافي ذلك من كفر أو نفاق والعياذ بالله تعالى، بل اعتقد ذلك جزماً وهذا يضعف القول بوجوب معرفة الله تعالى بالبراهين القطعية وإلا لم يكن مؤمناً وهو غير مذاهب السلف وأئمة الهدى الذين أقام الله [تعالى]() بهم الدين وحرس بهم حوزة الإسلام والمسلمين على ما تقدم مستوعباً في الحديث الثاني.

الخامس: إقامة الصلاة: الإتيان بشروطها وأركانها وفرائضها وسننها على الوجه الشرعي، وقيل: إقامتها: المداومة عليها في أوقاتها على ما تقدم.

السادس: قوله عليه الصلاة والسلام: «ويؤتون الزكاة»:

لا بد من تقدير مفعول محذوف والتقدير، ويؤتونا الزكاة، أو يؤتوا الإمام ونحو ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٩١٢)، ومسلم (٤٤٩).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

وقد تقدم أن الإمام إذا كان عدلاً لم يسع أحداً أن يعدل بزكاته عنه وإن لم يكن عدلاً صَرَفَهَا [هو] (١) لمستحقها دون الإمام، قاله مالك [-رحمه الله تعالى-] (١) فإن دفعها للإمام غير العدل طوعاً لم يجزه وإن أجبره على أخذها أجزأته على المشهور من مذهب مالك [-رحمه الله تعالى-] (١) كما إذا أجبره عليها الخوارج فإنها تجزئه أيضاً (١).

السابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دمائهم وأموالهم»، معنى عصموا هنا: منعوا.

والعصمة: المنع والحفظ، يقال: اعتصمت بالله إذا امتنعت بلفظه [من] (٣) المعصية، وعصم يعصم عصماً بالفتح اكتسب، والعصام: رباط القِربة وسيدها الذي يحمل به، قاله الجوهري (١٠).

والمال يقع على العين وغيرها من ماشية وعوض وغير ذلك، وذلك إشارة إلى ما تقدم من الشهادة وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وكأنه غلب الفعل على القول.

والشهادة قول لا فعل، بل القول مقابل للفعل حتى يقال: أقوال وأفعال، وهذا يشبه عند النحويين إعمال الثاني في باب التنازع.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) والصحيح جواز إخراجها للإمام غير العدل لما أخرج مسلم (١٨٤٦) من حديث مسلمة قال ﷺ: «اسمعوا وأطيعوا فإن عليهم ما حملوا وعليكم ما حملتم».

وأخرج البخاري (٣٤٥٥) ومسلم (١٨١٢) من حديث أبي هريرية قال ﷺ: «أعطوهم حقهم فإن الله سائلهم عما استرعاهم».

<sup>(</sup>٣) في (ب) (عن).

<sup>(</sup>٤) انظر «الصحاح» (٤/ ١٦٠٩).

تنبيه: جاء الشرط هنا بإذا أعني: في قوله عليه الصلاة والسلام: «فإذا فعلوا ذلك»، وإذا للتحقق وإذ للمشكوك فيه، وفعلهم متوقع قد يكون وقد لا يكون، ألا ترى أن جماعة من المقاتلين قتلوا كافرين غير فاعلين، وكأنه والله أعلم جاء على طريق التفاؤل بتحقيق الفعل منهم فأشبه الدعاء الماضي في نحو غفر الله لزيد، والمراد التفاؤل، والله أعلم.

الثامن: قوله عليه الصلاة والسلام: «إلا بحقها»:

قد جاء هذا مبيناً في الحديث الآخر في قوله عليه الصلاة والسلام: «زناً بعد إحصان أو كفر بعد إيمان [أو قتل](١) النفس التي حرم الله [تعالى](١).

تنبيه: لا شك أن تقدير الكلام إلا بحقها فإنه حينئذ لا يمنع دمه ولا ماله على هذا التفسير مع أن الزاني والقاتل لا تباح أموالهما بخلاف الكافر فكأنه جاء على طريق التغليب، والله أعلم.

التاسع: قوله عليه الصلاة والسلام: «وحسابهم على الله»:

يريد حساب سرائرهم وخفيات بواطنهم على الله لأنه تعالى المطلع على ما فيها من إيمان وكفر ونفاق وغير ذلك، فإنه تعالى يعلم السر وأخفى.

فمن كان مخلصاً في إيهانه جازاه جزاء المخلصين ومن لم يخلص في ذلك كان من المنافقين المحكوم له في الدنيا بأحكام المؤمنين، وهـو في الآخـرة مـن أخـسر

<sup>(</sup>١) في (ب) (وقتل).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

الخاسرين، لأنه في الدرك الأسفل من النار، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلنَّنَفِقِينَ فِي ٱلدَّرَكِ الْأَسفل من النار، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلنَّنَفِقِينَ فِي ٱلدَّرَكِ النَّسَاء: ١٤٥] .

ويستفاد من هذا: أن الأحكام إنها تُدار على الظواهر الجلية لا على السرائر الخفية، وفي «شرح البخاري» لابن بطال [-رحمه الله تعالى-](): «قال أنس بن مالك [ المنه الآية [من]() آخر ما نزل من القرآن: ﴿ إِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَالنَّالَةِ وَالنَّالَةِ الْمَالِكَ وَمَا الْمَالِقَ مَنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ

ثم قال في الآية الأخرى: ﴿ إِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّكَوْةَ وَمَاتُوا الزَّكُوةَ وَإِخُونَكُمُ فِي الدِينِ ﴾ [التوبة: ١١]، فقام الدليل الواضح من هاتين الآيتين أن من ترك الفرائض أو وإحدة منها فلا يُخلى سبيله وليس بأخ في الدين ولا معصوم الدم ولا المال، ويشهد لذلك قوله عليه الصلاة والسلام: «عصموا منى دمائهم وأموالهم».

وهذا يرد قول المرجئة: أن الإيهان غير مفتقر إلى الأعمال، وقولهم مخالف لدليل الكتاب والسنة وإجماع أهل السنة.

فمن ضيع فريضة من فرائض الله تعالى جاحداً لها فهو كافر، فإن تاب وإلا قتل، وأما غير الجاحد فأمره إلى الله تعالى ولا يقطع عليه بكفر.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب)، والنص في «شرح ابن بطال» (١/ ٧٦).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (هي).

# الحديث الثامن 🔇

وإن كان قد اختلف في تارك الصلاة، وفي مذهبنا قولان والمشهور عدم التكفير (١)، وللمقالة موضع غير هذا.

وفي حديث أبى سعيد الخدري: «ما أمرت أن أشق [عن] (٢) قلوب الناس و V [عن] (٢) بطونهم (V)، وفي حديث آخر (V): «فه V شققت عن قلبه» ، [والله سبحانه أعلم] (V).



<sup>(</sup>١) انظر في ذلك رسالة شيخنا الألباني «حكم تارك الصلاة».

<sup>(</sup>٢) في (ب) (علي).

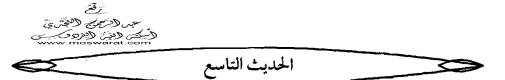
<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٤٣٥١)، ومسلم (١٠٦٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (٩٦).

<sup>(</sup>٦) ساقط من (ب).

رَفْحُ بعبس (لرَّحِينِ) (النَّجَسِّ ي رُسِلتَهُمُ (النِّرُ) (الفزوف مِسِي www.moswarat.com



### الحديث التاسع

عن أبي هريرة [عبدالرحمن بن صخر على الله عنه فاجتنبوه وما أمرتكم به فافعلوا منه ما استطعتم، فإنها أهلك الذين من قبلكم كثرة مسائلهم واختلافهم على أنبيائهم»، رواه البخاري ومسلم (٢٠).

التعريف (٣): أبو هريرة كنيته، واختلف في اسمه على خمسة وثلاثين قولاً وقد أفرد بعض الحفاظ له جزءاً (٤)، وأصح ما قيل فيه عبدالرحمن بن صخر، وهو دوسي النسب ودوس بفتح الدال قبيلة في الأسد.

قال ابن إسحاق: حدثني بعض أصحابنا عن أبي هريرة قال: كان اسمي في الجاهلية عبدشمس فسميت في الإسلام عبدالرحمن، وإنها كُنيت بأبي هريرة لأني وجدت هِرة فحملتها في كمي فقيل لي ما هذه؟، فقلت: هرة، فقيل لي: فأنت أبو هريرة.

قال أبو عمر بن عبدالبر (٥): «وقد روينا عنه أنه قال: كنت أحمل هرة يوماً في كمي فرآني النبي ﷺ فقال: «ما هذه؟»، فقلت: هرة، فقال: «يا أبا هريرة».

<sup>(</sup>١) في (ب) (تقديم وتأخير).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٧٢٨٨)، ومسلم (١٣٢٧).

<sup>(</sup>٣) انظر ترجمته في «الاستيعاب» (٨٦٣) رقم (٣١٨٢)، و«السير» (٢/ ٥٧٨)، و«تـذكرة الحفاظ» (١/ ٢٨).

<sup>(</sup>٤) قال ابن الملقن في «الإعلام» (١/ ٢١٠): «قال ابن دريد: وكان أبو هريرة ينتقل في الأحياء ويغير اسمه، أي: أنه كان عليه دم فكان إذا نزل على قبيلة غَيَّر اسمه لئلا يفطن به فيؤخذ بمن قتله، فهذا سبب كثرة أسائه في الجاهلية».

<sup>(</sup>٥) ذكره ابن عبدالبر في «الاستيعاب» (٨٦٢-٨٦٣).

قال أبو عمر: «أشبه ما عندي أن يكون النبي ﷺ كناه بذلك، والله أعلم».

قال أبو عمر: "أسلم أبو هريرة عام خيبر؛ وشهدها مع رسول الله على ثم لزمه وواظبه رغبة في العلم راضياً بشبع بطنه، وكانت يده مع رسول الله على وكان يدور معه حيث ما دار، وكان من أحفظ أصحاب رسول الله على، وقد شهد له رسول الله على بأنه حريص على العلم والحديث (۱)، وقال له (۲): يا رسول الله؛ إني سمعت منك حديثاً كثيراً وإني أخشى أن أنساه، قال: "أبسط ردائك»، فبسطته فغرف بيده فيه ثم قال: «ضمه»، فضممته فيا نسيت شيئاً [بعد]» (۲).

وقال البخاري «روى عنه أكثر من [ثمانِ](٤) مائة رجل من بين صاحب وتابع».

وممن روى عنه من الصحابة: ابن عباس وابن عمر وجابر بن عبدالله وأنس وواثلة بن الأسقع، وروى عنه من التابعين أبو سلمة وسعيد بن المسيب والأعرج وأبو صالح وسعيد المقبري وابن سيرين وعكرمة.

استعمله عمر على البحرين ثم عزلة ثم أراده على العمل [فـأبي](٥)، ولم يـزل يسكن المدينة وبها كانت وفاته.

<sup>(</sup>١) لِمَا أخرجه البخاري (٣٣) أن النبي ﷺ قال له: «لقد ظننت يا أبا هريرة أن لا يسألني عن هـذا الحديث أحد أول منك لما رأيت من حرصك على الحديث».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١١٩)، ومسلم (٢٤٩٢).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (بعده).

<sup>(</sup>٤) في (أ) (ثماني)، والصواب ما أثبته كما في (ب).

<sup>(</sup>٥) في (أ) (فأبا)، والصواب ما في (ب).

روي له عن رسول الله على خسة آلاف حديث وثلاثمائة حديث وأربعة وسبعون حديثاً، اتفقا على ثلاث مائة خسة وعشرين، وانفرد البخاري بثلاثة وتسعين ومسلم مائة وتسعين.

قال خليفة: توفي أبو هريرة سنة سبع وخمسين، وقال الهيثم بن عـدي:

توفي أبو هريرة سنة ثمان وخمسين، وقال الواقدي: سنة تسع وخمسين.

دُفن بالبقيع وصلى عليه الوليد بن عتبة بن أبي سفيان وكان أميراً يومئذ على المدينة، ومروان معزولٌ.

روى له الجماعة، والله أعلم.

#### ثم الكلام على الحديث من جوه:

الأول: قوله: عليه الصلاة والسلام: «ما نهيتكم عنه فاجتنبوه»:

هو خطاب مشافهة، وخطاب المشافهة عند العرب مختص بالموجودين، وكذلك قال أهل الأصول: إن خطاب المشافهة لا يتناول من يحدث بعد إلا بدليل، ولا تقول العرب أكرمتكم أو أمرتكم أو نهيتكم أو قوموا أو تعالوا إلا لمن هو موجود.

قالوا: فعلى هذا قوله تعالى: ﴿ كُنِبَ عَلَيْتَكُمُ ٱلصِّيامُ ﴾ [البقرة:١٨٣]، ﴿ عَلَيْكُمْ مَرْجِعُكُمْ ﴾ [المائدة:١٠٥]، ﴿ وَلَيْكُمْ مَرْجِعُكُمْ ﴾ [المائدة:١٠٥]، ﴿ وَالْحَرِاتِ ١٢٠]، ونحوه [مختص] (١١) بالموجودين عند

<sup>(</sup>١) في (ب) (يختص).

نزول هذا الخطاب، وتناوله لأهل القرون بعدهم ليس من جهة اللغة بل ذلك إما لأنه معلوم من الدين [بالضرورة](١)، وأن الشريعة العامة بالخلائق إلى يـوم القيامـة، أو بالإجماع في ذلك طريقان وكلاهما حق وعلى هذا ينزل الحديث؛ فاعرفه.

وقوله عليه الصلاة والسلام: «فاجتنبوه»:

على إطلاقه، فإن وجد عُذر يبيحه كأكل الميتة عند المضرورة أو شرب الخمر عند الغصة أو الإكراه، أو التلفظ بكلمة الكفر والعياذ بالله تعالى، إذا أُكره على ذلك لم يكن منهياً عنه والحالة هذه (٢).

ثم إن النهي تمارة يكون مع المانع من النقيض وهو المحرم، وتمارة و لا [يكون] (٢) مع المانع من النقيض وهو المكروه، وظاهر الحديث يتناولها(١)، والله اعلم.

الثاني: قوله عليه الصلاة والسلام: «وما أمرتكم به فأتوا منه ما استطعتم»:

قال بعض من تكلم على هذا الحديث (٥): هذا من قواعد الإسلام المهمة ومما أوتيه على هذا الحديث (١٤) هذا من الأحكام كالصلاة بأنواعها فإذا عجز عن بعض أركانها أو بعض شروطها أتى بالباقي، وإذا عجز

<sup>(</sup>١) في (ب) (ضم ورة).

<sup>(</sup>٢) هو من كلام النووي في «شرح مسلم» (٩/ ١٠٢)، ونقله الحافظ في «الفتح» (١٣/ ٢٦٢) عن ابن فرح في «شرح الأربعين».

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٤) ذكره الحافظ في «الفتح» (١٦٣/١٣) عن الفاكهاني ثم قال: «وأجيب بأنه من قال المباح مـأمور به لم يرد الأمر بمعنى الطلب وإنها أراد بالمعنى الأعم وهو الإذن».

وانظر عن مسئلة، هل المباح مأمور به، «الموافقات» للشاطبي (٣/ ٤٢٤) و(٣/ ٢٧٤).

<sup>(</sup>٥) هو من كلام النووي في «شرح مسلم» (٩/ ١٠٢).

عن بعض أعضاء الوضوء أو الغسل غسل الممكن وإذا وجد ما يستر بعض عورته، أو حفظ بعض الفاتحة أتى بالممكن وأشباه ذلك غير منحصرة، وهي مشهورة في كتب الفقه.

والمقصود التنبيه على أصل ذلك، وهذا الحديث موافق لقوله تعالى: ﴿ مَا نَقُوا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

وأما قوله تعالى: ﴿ أَتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِدِ ﴾ [آل عمران:١٠٢]، ففيه مذهبان:

أحدهما: إنها منسوخة (١).

والثاني: وهو الصحيح والصواب وبه جزم المحققون (٢) أنها ليست منسوخة، بل قوله تعالى: ﴿ فَانَقُوا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْمُ ﴾ [التغابن: ١٦]. مُفسرةٌ لها ومبينة [المراد] (٢) بها، قالوا: و ﴿ حَقَّ تُقَالِمِهِ ﴾ [آل عمران: ١٠٦]، هو امتثال أمره واجتناب نهيه أولم يأمر سبحانه وتعالى إلا بالمستطاع.

قال الله تعالى: ﴿ لَا يُكُلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسَعَهَا ﴾ [البفرة:٢٨٦]، وقال تعالى: ﴿ [وَ ] (٤) مَا جَمَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللَّهِ مِنْ حَرَج ﴾ [الحج: ٧٨].

<sup>(</sup>١) ممن قال أنها منسوخة، قتادة، والربيع بن أنس، والسدي، وابـن زيـد، ذكـره عـنهم الطـبري في «جامع البيان» (١/ ٤)، وانظر «نواسخ القرآن» لابن الجوزي (٢٩٠-٢٩٣).

<sup>(</sup>٢) انظر «نواسخ القرآن» لابن الجوزي (٢٩٠)، و«الناسخ والمنسوخ» لأبي عبيد (٢٦٠)، و«جامع البيان للطبري» (٤/ ٣٩ - ٤٠).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (للمراد).

<sup>(</sup>٤) ما بين [] ساقط من (أ).

فائدة: الاستطاعة الإطاقة، يقال: استطاع يستطيع واسطاع يسطيع، [و] (1) قرأ حمزة: ﴿ فَمَا اَسْطَعُوا اَن يَظْهَرُوهُ ﴾ [الكهف: ٩٧]، وبعض العرب [يقوله] (٢): استطاع يُستطيع، بقطع الهمزة في الماضي وضم حرف المفارقة، وهو يريد أن يقول: أطاع يطيع، ويجعل السين عوضاً من ذهاب حركة عين الفعل على ما هو مقرر في كتب العربية.

الثالث: قوله عليه الصلاة والسلام: «فإنها أُهلك الذين من قبلكم» إلى آخره:

وكذا جاء مبيناً في كتاب مسلم عن أبى هريرة والله عليه قال: خطبنا رسول الله عليه فقال: «أيها الناس [قد] (٢) فرض الله عليكم الحج فحجوا»، فقال رجل: أكل عام يا رسول الله؟، فسكت، حتى قالها مراراً، فقال رسول الله عليه: «لو قلت: نعم لوجبت»، ثم قال: «ذروني ما تركتم»، فذكره.

وهذا الرجل هو: الأقرع بن حابس كذا جاء مبنياً في غير هذه الرواية (١٠) ففي قوله عليه الصلاة والسلام: «لو قلت نعم لوجبت»، دليل على أنه كان عليه الصلاة والسلام يجتهد في الأحكام دون وَحي.

وقد اختلف الأصوليين في هذه المسألة على أربعة أقوال:

فقال بجواز اجتهاده عليه الصلاة والسلام، الشافعي وأبو ثور، وقال أبو علي وأبو هاشم: لم يكن متعبداً به لقول تعالى: ﴿إِذْ مُوَ إِلَّا وَمَنْ يُوحَىٰ ﴾ [النجم: ٤]، وقال

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب). (٢) في (ب) (يقول).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (إن الله فرض).

<sup>(</sup>٤) انظر «سنن البيهقي» (٤/ ٣٢٦) أو (٤/ ٥٣٤ - علمية).

بعضهم كان له عليه الصلاة والسلام أن يجتهد في الحروب والأراء دون الأحكام، قال الإمام (١): «وتوقف أكثر المتكلمين».

واستيعاب هذه المسألة في كتب الأصول(٣).

الرابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «ذروني ما تركتكم»:

ظاهرة في أن الأمر لا يقتضي التكرار، وإنها خالف عَيَا بين لفظي [ذر] (٢) وترك ولم يقل: ذروني ما وذرتكم لأن العرب [لم] (١) تستعمل ما في يذر ويدع في الأمر العام، بل أماتوه واستغنوا عنه بترك.

وقولي في الأمر العام [تحرزٌ](٥) عما جاء في الشعر:

من غديري من خليلي ما الذي غالبه في الحرر حتى ودعمه

وفي بعض الأحاديث «لئن لم ينته أقوام عن ودعهم الجمعة» الحديث (٢) فاستعمل المصدر دون الفعل.

<sup>(</sup>١) لما يذكر «شراح مسلم» الإمام فيقصدون المازري، ولم أجد هذا الكلام في «المعلم»، ونحو هذا الكلام في «الإكهال» للقاضي عياض (٤٣/٤).

<sup>(</sup>۲) انظر «المسودة» (۲/ ۹۱۰ وما بعده)، و «روضة الناظر» (۲/ ۳٤۱ وما بعده)، و «الموافقات» للشاطبي (۶/ ۳۳۶ – و۵/ ۶۶).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (ذرني).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (لا).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (تحرزاً).

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم (٨٦٥) من حديث ابن عمر عليها.

ومعنى هذا: لا تُلحوا عَلَى في المسألة، ولا تبالغوا في الاستقصاء، ولا تشددوا على أنفسكم فيشدد عليكم كما شدد على بني إسرائيل بسبب إلحاحهم في المسألة، فإنهم لما أمروا بذبح بقرة فلو ذبحوا بقرة أي بقرة كانت كانوا ممتثلين لأمر الله تعالى لكنهم شددوا فشدد عليهم، وقد أشار رسول الله عليه إلى ذلك بقوله: «فإنها أهلك من قبلكم كثرة مسائلهم».

الخامس: قوله عليه الصلاة والسلام: «وإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه» أو «دعوه» على الرواية الأخرى:

لا بد من ترك جميع ما نهى عنه مطلقاً ولا يكون متمثلاً إلا بذلك، وهذا بخلاف الأمر في قوله عليه الصلاة والسلام: «ما أمرتكم به فافعلوا منه ما استطعتم» وغير ذلك من أوامر الشرع، فإنه إذا أتى بمطلق ما يصدق عليه الاسم كان ممثلاً "(۱) كما إذا أمر بصلاة فصلى ركعتين أو بصوم فصام يوماً أو بصدقة فتصدق بكسرة كان ممتثلاً في جميع ذلك، وكذلك لو لم يجد إلا بعض ما يستر عورته أو بعض ما ينفق من يلزمه نفقته أو غسل أعضاء الوضوء مرة واحدة، وأشباه ذلك كثيرة.

وقد اختلف(٢) أهل الأصول في الأمر المطلق هل يقتضي الفـور وهـو مـذهبنا

<sup>(</sup>١) ذكره الحافظ عنه في «الفتح» (٢٦١/١٣)، ثم قال: «وقد أجاب ابن فرج -كذا- بأن النهي يقتضي الأمر فلا يكون ممتثلاً لمقتضى النهي حتى لا يفعل واحداً من آحاد ما يتناوله النهي بخلاف الأمر فإنه على عكسه ومن ثم نشأ الخلاف، هل الأمر بالشيء نهي عن ضده، وبأن النهي عن الشيء أمر بضده».

<sup>(</sup>٢) في (أ) (اختلفت)!!

أو لا يقتضيه؟، وهو أيضاً عند مالك -رحمه الله- تعالى للتكرار، وخالفه أصحابه في ذلك، وهذا مقرر في كتب الأصول(١).



<sup>(</sup>۱) انظر «روضة الناظر» (۱/ ۷۱)، و «المسودة» (۱/ ۱۵)، و «الفصول» للجماص (۱/ ۲۹۵)، و «تشنيف المسامع» للزركشي (۲/ ۲۰۶).

رَفَّحُ بعب (لرَّحِيْ (الْفَجَّلِي رُسِلَتَ (لَائِنُ (الْفِرُوفِ www.moswarat.com

#### الحديث العاشر

#### الحديث العاشر

عن أبي هريرة ﴿ اللَّهِ اللَّهِ

«إن الله تعالى طيب لا يقبل إلا طيباً، وإن الله أمر المؤمنين بها أمر به المرسلين فقال: ﴿ يَا أَيُّهُا اللَّهِ اللهِ وقال: ﴿ يَا أَيُّهُا اللّهِ اللهِ فقال: ﴿ يَا أَيُّهُا اللّهِ اللهِ فَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الله

# الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: قال الجوهري (٢): «الطيب خلاف الخبيث، وطاب الشيء طيبة وتطياباً وما أطيبه وما أيطبه مقلوب منه».

وقال القاضي عياض [-رحمه الله تعالى-] (١٠): «الطيب في صفات الله تعالى بمعنى المتنزه عن النقائص وهو بمعنى القدوس»، وأصل الطيب: الزكاة والطهارة والسلامة من الخبث.

الثاني: قوله عليه الصلاة والسلام: «لا يقبل إلا طيباً»:

الطيب [هنا](١) الحلال الذي لا شبهة فيه.

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» (۱۰۱۵).

<sup>(</sup>٢) في «الصحاح» (١/٥٥/).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب) والنص في «الإكهال» (٣/ ٣٥٣)، وانظر «جامع العلوم» (١/ ٢٥٨).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (هذا).

وقد تقدم في حديث الحلال بين والحرام بين بها يغني عن الإعادة (١).

والكلام هنا في معنى القبول، فإن ظاهر هذا المتصدق بغير الطيِّب لا ينتفع بصدقته بوجه أصلاً لعدم قبولها، ومثل هذا الحديث قوله عليه الصلاة والسلام في «الصحيحين» (۱۲): «لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ»، [فظاهره] (۱۳) انتفاء الصحة عند انتفاء القبول ولا يقوم الدليل على وجوب الوضوء من هذا الحديث إلا بذلك.

قال شيخنا ابن دقيق العيد -رحمه الله تعالى-(<sup>1)</sup>: «وقد حرك بعض المتأخرين في هذا بحثاً، لأن انتفاء القبول قد ورد في مواضع مع ثبوت الصحة كالعبد إذا أبق لا تقبل له صلاة (<sup>0)</sup>، وكما ورد فيمن أتى عرافاً (<sup>1)</sup>، وفي شارب الخمر (<sup>(۷)</sup>، فإذا

<sup>(</sup>١) انظر «جامع العلوم» لابن رجب (١/ ٢٥٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٣٥)، ومسلم (٢٢٥).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (ظاهره).

<sup>(</sup>٤) في «أحكام الأحكام» (١٢/١).

<sup>(</sup>٥) لما أخرجه مسلم (٧٠) من حديث جرير قال: ﷺ: «إذا أبن العبد لم تقبل له صلاة».

<sup>(</sup>٦) لما أخرجه مسلم (٢٢٣٠) من حديث بعض أمهات المؤمنين قالت: قال رسول الله ﷺ: «من أتى عرافاً فسأله عن شيء فصدقه لم تقبل له صلاة أربعين يوماً».

<sup>(</sup>٧) لما أخرجه أحمد (٢/ ١٧٦)، وابسن ماجه (٣٣٧٧)، والنسائي (٨/ ٣١٤)، والدارمي (٧/ ٢١٤)، والدارمي (٢/ ١١١)، وابن حبان (٥٣٥٧)، كلهم من طريق عبدالله الديلمي عن بن عمرو قال: قال رسول الله على: «من شرب الخمر، فسكر لم تقبل له صلاة أربعين صباحاً».

والحديث صحيح رجاله كلهم ثقات.

وانظر «الصحيحة» (٣٨٤)، و «المشكاة» (٣٦٤٤).

أراد أن يقوي الدليل على انتفاء الصحة بانتفاء القبول فلا بدمن تفسير معنى القبول، وقد فُير بأنه ترتب الفرض المطلوب من الشيء على الشيء، فإذا أثبت ذلك فيقال مثلاً في هذا المكان: الغرض من الصلاة وقوعها مجزية لمطابقتها الأمر، فإذا حصل هذا الغرض ثبت القبول على ما ذكر من التفسير، فإذا ثبت القبول على هذا التفسير ثبتت الصحة فإذا انتفى انتفت».

ونقل عن بعض المتأخرين أن القبول كون العبادة بحيث يثاب عليها، والإجزاء كونها مطابقة للأمر، والمعنيان إذا تغايرا وكان أحدهما أخص من الآخر لم يلزمه من نفي الأخص نفي الأعم.

والقبول على هذا التفسير أخص من الصحة فإن كل مقبول صحيح وليس كل صحيح مقبولاً وهذا إن يقع في تلك الأحاديث التي نفى فيها القبول مع بقاء الصحة فإنه يُضِر في الاستدلال بنفي القبول على نفي الصحة كها حكينا عن الأقدمين، اللهم إلا أن يُقال دل الدليل على كون القبول من لوازم الصحة، وفإذا انتفى انتفت فيصح الاستدلال بنفي القبول على نفي الصحة إلى تأويل، وتخريج في تلك الأحاديث التي نفى فيها القبول مع بقاء الصحة إلى تأويل، وتخريج جواب على أنه يرد على [من] فسر القبول بكون العبادات مثاباً عليها أو مرضية أو ما أشبه ذلك، إذ كان مقصوده بذلك ألا يلزم من نفي القبول نفي الصحة أن يقال: القواعد الشرعية تقتضي أن العبادة إذا أتى بها مطابقة للأمر كانت سبباً للثواب، والظواهر في ذلك لا تحصر.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

قلت: وحاصل هذا أن الإشكال باق حتى [يتناول] (١) تلك الأحاديث التي نفى فيها القبول مع بقاء الصحة بها يكون جمعاً بينها وبين هذا الحديث.

ويحتمل أن يقال في ذلك والله الموفق: أن الأصل فيمن أتى بالعبادة المأمور بها ناقصة عما أمر به لترك شرط من شروطها ونحو ذلك أن تكون غير صحيحة إذ لم يأت بها أمر به، صح لنا في هذا الحديث وخالفنا في تلك الأحاديث الأخر لدليل دل على ذلك فيبقى ما كان على ما كان، فثبت بذلك انتفاء الصحة عند انتفاء القبول(۱).

فإذا علمت هذا علمت أن حديث «لا يقبل إلا طيباً» ينبني على هذا البحث.

فإن قلنا: إنه لا يلزم من نفي القبول نفي الصحة، كما قال هذا المتأخر، كان في الصدقة بالخبيث ثواب دون ثواب من تصدق بالطيب.

وإن قلنا: إن القبول من لوازم الصحة فإذا انتفى انتفت لم يكن له ثواب ألبتة، فاطَّرد هذا البحث في كل ما يرد عليك من مثل هذه الأحاديث، وبالله التوفيق.

والطيبات: جمع طيب، والطيب: هو الطاهر من كل شبهة، قاله ابن بزيزة في تفسيره، [قلت] (٢) ونُقل عن الشاطبي أن الطيب: هو المستلذ، ولذلك منع أكل الحيوانات المستقذرة كالفأر والوزع ونحوه.

<sup>(</sup>١) في (ب) (تناول).

<sup>(</sup>٢) انظر «جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

قلت: وعندي فيه نظر لأن الخنزير قيل إنه ألذ المحرم (١) على الإطلاق، وهـو حرام بإجماع، وإن الصُبَر وما في معناه من الأدوية وغيرها مباح بإجماع.

وقال [السخاوندي] (٢) في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي ٱلْأَرْضِ حَلَلًا ﴾ [البقرة: ١٦٨] (٢) : «حلالاً مطلق الشرع طيباً مستلذ [الطبع] (١)».

ويرد عليه أيضاً في الثاني ما ذكرناه آنفاً.

وأما من قال: إن الطيب تأكيد لمدلول لفظ الحلال، وإن المراد [بالطيب الحلال] (٥) نفسه فواضح.

[و] (٢) قال ابن بزيزه في «تفسيره»: «واستلوح بعض العلماء أن الرزق واقع على الحلال والحرام لأنه سبحانه أباح أكل المستلذ من الرزق الحلال، إذ الحرام ليس بمباح أصلاً».

قلت: يريد أن أهل الحق يقولون: أن كل ما يُغذَّى به المكلف فهو رزقه حلالاً كان أو حراماً، وأهل القدر يقولون: إنها يكون رزقه ما كان حلالاً، [وذلك خلاف] (٧) الكتاب والسنة والإجماع.

<sup>(</sup>١) في (ب) (اللحوم).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (السخاوي) ولعله الصواب، وهو علم الدين أبو الحسن على بن محمد بن عبدالصمد الممداني المصري السخاوي الشافعي.

ولد سنة ٦٥٨ هـ ومات سنة ٦٤٣ هـ -رحمه الله تعالى-.

ترجمته في «الوفيات» (٣/ ٣٤٠)، و«طبقات الشافعية» للسبكي (٨/ ٢٩٧)، و«بغيسة الوعاة» للسيوطي (٢/ ١٩٢)، و«السير» (٢/ ٢٢).

<sup>(</sup>٣) وقع في (ب) (يا أيها الذين آمنوا).(٤) في (ب) (الطعم).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (بالحلال الطيب). (٦) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٧) في (ب) (وخالفوا).

فأما مخالفتهم الكتاب في ذلك فإن الله تعالى يقول: ﴿وَمَامِن دَابَتَةِ فِ ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ وَمَامِن دَابَتَةِ فِ ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ وَأَمَامِن دَابَةِ وَ الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ وَرَبَّهُما ﴾ [هود: ٦]، فقد علمنا أن جميع المكلفين ليس بأكلون حلالاً لأنهم يسرقون ويغصبون فيتغذون به.

وأما مخالفتهم السنة فلأنه على قال: «إن نفساً لن تموت حتى تستكمل رزقها»(١)، فدل ذلك على أن جميع ما أكلت كان رزقاً، ولأن الناس يقولون: اللهم ارزقنا الحلال ولا تجعل رزقنا حراماً.

فدل على [أن] (٢) الرزق ضربين: حلال وحرام، ولأن المسلمين أجمعوا على أن الله قد رزق البهائم ما تأكل وليس لها ملك، فدل ذلك على أن الغذاء قد يكون

#### فرواه ابن مسعود ١٠٠٠٪

أخرجه أبو عبيد في «غريب الحديث» (١/ ٢٩٨)، والقضاعي في «المسند» (١١٥١) (٢/ ١٨٥)، والبغوي في «المسند» (١١٥١) (٢/ ١٨٥)، من طريق هشيم عن إسهاعيل بن أبي خالم عن زبيم اليامي عمن أخبره عن ابن مسعود.

والحديث صحيح رجاله ثقات؛ وفيه رجل لم يسم.

## وورد عن جابر ﷺ:

أخرجه ابن ماجه (٢١٤٤)، والقضاعي في «المسند» (١١٥٢) (٢/ ١٨٦) والبيهقي (٥/ ٢٦٥) من طريق أبي الزبير عن جابر، وأبو الزبير مدلس.

وورد عن أبي أمامة:

أخرجه الطبراني في «الكبير» (٧٦٩٤)، وأبو نعيم في (الحلية) (١٠/٢٦).

وإسناده ضعيف.

والخلاصة أن الحديث حسن بطرقه، والحديث صححه الألباني في «الصحيحة» (١١٨٠).

(٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>١) الحديث ورد جمع من الصحابة.

رزقاً لمن أكله وإن لم يكن ملكه، ولأن اللبن يكون رزقاً للطفل وإن لم يملكه (١).

الثالث: [قوله] (۱): فذكر: «الرجل يطيل السفر أشعث أغبر»، وهو من وادي. ولقد أمر على اللئميم يسسني فمضيت ثمت قلت لا [يغنيني] (۲)

فوصفه بالنكرة وإن كان فيه الألف واللام حيث لم يرد رجلاً بعينه.

والأشعث: هو المغبر الرأس، قاله الجوهري (١)، قال: الغبرة لون الأغبر وهـو شبيه بالغبار.

قال بعض من تكلم على [هذا] (٥) الحديث: معناه (٦)، والله أعلم يطيل السفر في وجوب الطاعات كحج أو زيارة مستحبة وصلة رحم وجهاد وغير ذلك من

<sup>(</sup>١) وقد قرر الزمخشري في «تفسيره» (١/ ٨٢) عند قوله تعالى: ﴿وَمَا رَنَقْتُهُمْ يُنِفِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٣]، قسرر عقيدة القدرية في ذلك، وقد رد عليه ابن المنير وبين بدعته.

وقال شيخ الإسلام في «رسالة إهداء الثواب» (٧١): «واسم الرزق في كتاب الله يراد به ما ملك شرعاً ويراد به ما يتنعم به الحي، فالأول: يختص بالحلال، والثاني: يتناول كل ما ينتفع به الحيوان وإن كان عما لا يملك كالبهائم وإن كان حراماً.

فالأول: كقوله تعالى: ﴿وَمِثَارَنَهْنَهُمْ يُنِفِئُونَ ﴾ [البقرة: ٣]، والثاني: كقوله: ﴿وَمَا مِن ذَاتَةِ فِ الأَرْضِ إِلَّا مَلَ اللَّهِ رِزَقُهَا ﴾ [عرد: ٢].

والقدرية منعوا أن يكون الحرام مرزوقاً بناءً على أصلهم في أن الله لم يخلق أفعال العبـــاد، فتنـــاول العبد له ليس عندهم مقدوراً لله، ولا هو ملكه إياه، وهو قول باطل».

وانظر «مجموع الفتاوي» لابن تيمية (٨/ ١٥٥)، و «المسائل الاعتزالية في تفسير الكشاف» لصالح الغامدي، والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>٤) في «الصحاح» (٢/ ٢٥٦). (٥) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٦) هو من كلام النووي في «شرح مسلم» (٤/ ١٠٠) إلى قوله غير ذلك.

وجوب البر، ومع هذا فلا يستجاب له للحالة المذكورة، فكيف حال من هو منهمك في الدنيا [أ](١) و في مظالم العباد من الغافلين عن أنواع العبادات.

قال: وفي هذا الحديث: أن الطيب ما طيبه الشرع الأكله بالإباحة والحل، وإن كان ليس طيباً في الطعم، وأن اللذيذ الطعم من غير المباح يكون وبالاً على آكله وحساباً وحسرة وندامة وطعاماً ذا غصة وعذاباً أليهاً.

الرابع: قوله: «يمد يديه إلى السهاء يا رب يا رب»:

فيه مشروعية رفع اليدين في الدعاء.

فإن قلت وما السر في ذلك؟.

قلت: لعل الجواب على ذلك من ثلاثة أوجه:

الأول: أن عادة العرب إذا استعظمت أمراً ترفع [أ] (اليديها، والداعي جدير بذلك لتوجهه بين يدي اعظم العظهاء، ومثله رفع اليدين عند [تكبير الصلاة] (الله المصلي يستعظم وقوف من هو في جهةٍ بين يدي من ليس في جهةٍ سبحانه وتعالى.

الثاني: أن العادة في سؤال المخلوق ذلك [أن يضع] (٣) في يده ما يسأله منه فكأن الداعي شبه المعقول بالمحسوس مع ما يؤذن به من التواضع وخفض الجناح بين يدي الملك الفتاح.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (تكبيرة الإحرام).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (ليضع).

الثالث: قال الغزالي [-رحمه الله تعالى-](١): «وأما رفع اليدين عند السؤال إلى جهة السماء فهو إنها قبلة الدعاء» (٢).

وفيه أيضاً إشارة إلى ما هو وصف للمدعو من الجلال والكبرياء تنبهاً بقصد جهة العلو على صفة المجد والعلا فإنه فوق كل موجود بالقهر والاستيلاء.

الرابع: قوله: «غُذي بالحرام»(٣):

هو بضم الغين المعجمة، وكسر الذال المعجمة المخففة.

وقوله: «فأنى يستجاب لذلك»:

أي: من أين يستجاب لمن هذه صفته؟، استبعاداً لإجابته مع ما ذُكر من الحال التي هو عليها.

لكن يجوز أن يستجيب الله تعالى له لطفاً منه وتفضلاً وتكرماً إذا بدت عين الجود أُلحقت المسيء بالمحسن، بل قد يستجيب للكافر: ﴿أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرُّ لِلْاَدْعَاهُ ﴾ [النمل:٦٢](٤).

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) ما قاله الغزالي من كون السماء جهة وقبلة الدعاء فلذلك يرفع المصلي يديه أو ينظر إلى العلو، فهو خطأ محض منقوض بأوجه:

منها: بوضع الجبهة على الأرض مع أنه ليس في جهة الأرض.

ومنها: أنه لم يقله أحد من السلف.

ومنها: أن قبلة الدعاء هي قبلة الصلاة وقد كان النبي ﷺ يستقبل القبلة في مواطن كثيرة عند الدعاء. ومنها: أن القبلة ما يستقبله العابد بوجهه.

وغيرها من الوجوه. بتصرف من «شرح العقيدة الطحاوية» لابن أبي العز (٢٩٢ - ٢٩٣).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٤) في (أ) (أم من).

وقد حكى القاضي أبو بكر بن العربي في سراج المريدين له ما تلخيصه: أن مراكب الفرنج جاءت إلى المنسيتر [تطلب] (۱) الماء [شراءً] (۱) من المسلمين فمنعوهم فلما أشر فوا على الهلاك فتحوا أناجيلهم وفرشوا [أ] (۱) نطاعهم وقررَبَهم وضجوا إلى الله سبحانه [وتعالى] (۱) بالدعاء فأمطروا، فلما رأى عباد المنسيتر من حالهم فتحوا مصاحفهم [ودعوا] (۱) عليهم فأرسل الله عليهم ريحاً فكسرت مراكبهم وأهلكتهم وغَنِمَها المسلمون، وبها بني باب المنسيتر أو كلاماً [ه] (۱) خذا معناه.

فائدة: قال العزيزي [-رحمه الله تعالى-] في قوله تعالى: ﴿ فَأَتُوا حَرْثَكُمُ آنَى شِفَتُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٣]: [أي] كيف شئتم، ومتى شئتم.

قال الزمخشري (1): «هو تمثيل أي: فأتوهن كها تأتون أراضيكم التي تريدون أن تحرثوها من أي جهة شئتم لا تحظر عليكم جهة دون جهة والمعنى جامعوهن من أي شق أردتم بعد أن يكون المأتي واحداً وهو موضع الحرث، وهذه من الكنايات اللطيفة والتعريفات المستحسنة، والله أعلم».



<sup>(</sup>٢) في (ب) (بشراء).

<sup>(</sup>٤) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٦) انظر «الكشاف» (١/ ٣٩٤).

<sup>(</sup>١) في (ب) (الطلب).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (ودعو).

## الحديث الحادي عشر

«دع ما يريبك إلى ما يريبك»، رواه الترمذي، والنسائي، [و](١) قال الترمذي: حسن صحيح(٢).

## التعريف(٣):

الحسن بن علي ابن أبي طالب [بن عبدمناف بن عبدالمطلب] (١) بن هاشم بن عبدمناف القرشي الهاشمي، سبط رسول الله ﷺ وريحانته.

قال أبو احمد العسكري (٥): سماه النبي ﷺ: الحسن، وكناه أبا محمد، قال: ولم يكن هذا الاسم يعرف في الجاهلية.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي (۲۸ ۲۵)، والنسائي (۸/ ۳۲۷)، وأحمد (۱/ ۲۰۰)، والمدارمي (۲/ ۲٤٥)، والطبراني في «الكبير» (۲۷۰۸)، وابن حبان (۷۲۲).

والحديث صحيح، صححه العلامة الألباني في «الإرواء» (٢٠٧٤).

<sup>(</sup>٣) انظر ترجمته في «الاستيعاب» (١٧٩) رقم (٥٧٢)، و «وفيسات الأعيسان» (٣/ ٤٦٠)، و «الشذرات» (١/ ٥٥).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (تقديم وتأخير).

<sup>(</sup>٥) هو الإمام المحدث الأديب العلامة، أبو أحمد الحسن بن عبدالله بن سعيد العسكري، مات سنة ٣٨٢ هـ -رحمه الله تعالى-.

ثم روى ابن الأعرابي عن المفضل قال: إن الله تعالى حجب اسم الحسن والحسين حتى سمى بهما النبي على الله الله الحسن و الحسين، قال: قلت له: واللذان باليمن؟ قال: ذلك حَسْن بإسكان السين وحَسِين بكسر السين.

ولد سنة ثلاث من الهجرة منتصف شهر رمضان المعظم، هذا أصبح ما قيل فيه إن شاء الله تعالى.

روى عن النبي على الله عشر حديثاً، روت عنه عائشة، وروى عنه من التابعين ابنه الحسن بن [الحسن](۱)، وأبو الجوزاء ربيعة بن شيبان والمسيب بن نحبة وسويد بن غفلة والعلاء بن عبدالرحمن والشعبي وهبيرة بن [يريم](۱)، وخلق سواهم.

مات سنة تسع وأربعين، وقيل: إحدى وخمسين، ودفن بالبقيع، وصلى عليه سعيد بن العاص.

روى له أبو داود، والترمذي، والنسائي، وابن ماجه.

### ثم الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: الظاهر أن هذا أمر ندب وإرشاد وحض على مكارم الأخلاق بالتورع عن الشبهات، لا أمر إيجاب وفرض بحيث يكون من لم يتصف بذلك عاصياً آثماً.

كيف وقد تقدم في الحديث السادس قوله عليه: «الحلال بين والحرام بين وبينها أمور مشتبهات» الحديث، فكانت الشبهات غير الحرام، وحديث عمر والم

<sup>(</sup>١) في (ب) (الحسين).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (مريم).

«مكسبة [فيها] (١) بعض الريبة خير من المسألة»(٢)، ومعناه: كسب فيه بعض الشك أحلال هو أم حرام، خير من سؤال الناس.

الثاني: قال أهل اللغة (٢) يقال: رابني فلان إذا رأيت منه ما يريبك وتكرهه؛ هذه هي الفصحى، و[هذيل] (٤) تقول: أرابني وأراب الرجل صار ذا ريبة فهو مريب، وأرتاب فيه أي شك فيه، واستربت منه [إذا] (٥) رأيت منه ما يريبك.

وقد قال بعض الناس إن قوله عليه الصلاة والسلام: «دع ما يريبك» يُروى بفتح الياء وضمها، أي: دع ما تشك فيه إلى ما لا تشك فيه.

الثالث: هذا الحديث معناه راجع إلى معنى الحديث السادس: «الحلال بين والحرام بين»، وقد استوعبت الكلام عليه والحمد لله، فأغنى ذلك عن إطالة الكلام على هذا الحديث فجدد به عهدا [وبالله التوفيق](١).



<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) لم أجده عنه.

<sup>(</sup>٣) انظر «الصحاح» (١/١١١).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (هديل).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (أي).

<sup>(</sup>٦) زيادة من (ب).

رَفْعُ معبس (الرَّحِينِ (النِّجْسَ يَ رُسِكْتِر) (النِّير) (الفردوكري www.moswarat.com

## الحديث الثاني عشر

عن أبي هريرة والمنطقة قال: قال عليه الله عنه عنه عن أبي هريرة المنطقة قال: قال عليه الله عنيه الله المنطقة على المنطقة المنطق

هذا الحديث ربع الشريعة كها تقدم وهُ و من جوامع الكلم التي أعطيها [رسول الله] (") عليه البن عبدالبر": «كلامه عليه هذا من الكلام الجامع للمعاني الكثيرة الجليلة في الألفاظ القليلة، وهو مما لم يقله أحد قبله، والله أعلم».

#### عن أبي هريرة ١٠٠٠ عن أبي

أخرجه الترمذي (٢٣١٧)، وابن ماجه (٣٩٧٦)، والقضاعي في «مسند السهاب» (١/ ١٤٤) رقم (١٩٢)، وابن حبان (٢٢٩) كلهم من طرق عن الأوزاعي عن قرة بن عبدالرحمن عن أبي سلمة عن أبي هريرة عليه فذكره، وإسناده ضعيف فيه قرة بن عبدالرحمن.

وتابعه يحيى بن أبي كثير، أخرجه تمام في «الفوائد» (٤٨١).

وأخرجه أيضاً ابن أبي الدنيا في «الصمت » (١٠٨)، وتمام (٤٧٩ - ٦٨٠)، وأبو الشيخ في «طبقات المحدثين بأصبهان» (٨٣١) (٤/ ٦٥)، كلهم من طريق عبدالرحمن العمري عن سهيل عن أبيه عن أبي هريرة، وإسناده ضعيف جداً فيه العمري، وهو متروك.

وقال ابن أبي حاتم في «العلل» (٢/ ١٣٢): «وهذا حديث منكر جداً بهذا الإسناد».

والحديث له شاهد من حديث على بن الحسين، أخرجه القضاعي في «المسند» (١٩٤)، والطبراني في «الأوسط» (٨٤٠٢)، وتمام في «الفوائد» (٤٧٧)، وابن أبي المدنيا في «المصمت» (١٠٧)، كلهم من طريق الزهري عن على بن الحسين، وإسناده حسن.

وللحديث شواهد أخرى يرتقي بها إلى درجة الحسن.

<sup>(</sup>١) الحديث رواه جمع من الصحابة.

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) في «التمهيد» (٩/ ١٩٩)، و «الاستذكار» (٢٦/ ١٢٠).

[إلا أنه] (۱) قد روي عنه ﷺ أنه قال في صحف إبراهيم صلى الله على نبينا وعليه وعلى جميع النبيين: «من عد كلامه من عمله قل كلامه إلا فيها يعنيه» (۱).

قلت: هذا خاص بالكلام، وأما «من حُسن إسلام المرء تركه ما لا يعنينه»؛ فهو من الكلام، لأن مما لا يعنيه، التوسع في الدنيا وطلب المناصب والرئاسة وحب المحمدة والثناء وغير ذلك، فليس ذلك يختص (٣) بترك بعض الكلام ففيه ما في قوله «من عد كلامه من عمله قل كلامه»، وزيادة على ما تقرر [هذا](٤) من حيث مدلول اللفظ، والله أعلم.

وروى أبو عبيدة عن الحسن قال (٥): من علامة إعراض الله تعالى عن العبد أن يجعل مشغله فيها لا يعنيه، والحديث: «ألا أنبئكم بأمرين خفيف مؤنتها عظيم أمرهما لم يلق الله بمثلهها: الصمت وحُسن الخلق»(١).

<sup>(</sup>١) في (ب) (ألا ترى).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبان (٣٦١)، وأبو نعيم في «الحلية» (١/ ٢٢١)، رقم (٥٥٥)، وابن عبدالبر في «التمهيد» (٩/ ١٩٩)، من طريق إبراهيم بن هشام بن يحيى بن يحيى الغساني عن أبيه عن جده عن أبي إدريس الخولاني عن أبي ذر فذكر حديثاً طويلاً وفيه هذا اللفظ.

والحديث بطوله بهذا الإسناد ضعيف جداً، فيه ابراهيم بن هشام الغساني، قال أبو حاتم: «كذاب»، «الجرح والتعديل» (٢/ ١٤٢)، وانظر «الميزان» (١/ ٧٣).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (مختصاً).

<sup>(</sup>٤) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٥) انظر مثله عن عبدالله بن عبدالعزيز العمرى، كها في «العقوبات» لابن أبي الدنيا رقم (٣٨).

<sup>(</sup>٦) رواه أبو ذر وصفوان بن سليم وأنس سيسكا.

أما حديث أبي ذر:

## الحديث الثاني عشر

وسيأتي الكلام على شيء من هذا بأبسط منه في الحديث الخامس عشر، فنسأل الله تعالى التو فيق بمنه وفضله.

=فأخرجه هناد في «الزهد» (١١٢٩) من طريق المحاربي عن إسحاق بن أبي جعفر عمن أخبره عن الشعبي، أن رسول الله علي قال لأبي ذر فذكره.

والإسناد ضعيف فيه رجل مجهول.

وأخرجه أبو الشيخ في «طبقات المحدثين بأصبهان» (٧٣٥) و(٩٩٦)، و(١٠٦٣)، من طريق سليم الكوفي مولى الشعبي عن الشعبي عن أبي ذر فذكره.

وسنده ضعيف، سليم الكوفي هو أبو سلمة، ضعفه ابن معين كما في «الميزان» (٢/ ٢٣٢)، وأخرجه ابن أبي الدنيا في «الصمت» (١١٢) من طريق وهيب بن الورد عن أبي ذر فذكره.

وإسناده منقطع، فوهيب لم يسمع من أبي ذر.

قال العراقي في «المغنى» (٢/ ٧٧٣): «ابن أبى الدنيا بسند منقطع»، وقال (٢/ ٢٦٩): «بسند ضعيف».

#### أما حديث صفوان:

فأخرجه ابن أبي الدنيا في «الصمت» (٢٧) من طريق عبدالله بن أبي بكر بن صفوان بن سليم فذكره. وإسناده صحيح ولكنه مرسل فصفوان تابعي.

قال العراقي في «المغني» (٢/ ٧٦٩): «مرسلاً ورجاله ثقات».

#### وأما حديث أنس:

فأخرجه الطبراني في «الأوسط» (٢١٠٣)، وأبو يعلى في «المسند» (٣٢٨٥) (٣/ ٣٣٤)، وابن أبي الدنيا في «الصمت» (٥٥٤)، والبزار (٣٥٧٣) كلهم من طريق بشار بن الحكيم عن ثابت عن أنس فذكره.

وإسناده ضعيف، فيه بشار بن الحكيم، قال أبو زرعة: «منكر الحديث».

وقال ابن حبان: «يتفرد عن ثابت بأشياء ليست من حديثه» «الميزان» (١/ ٣٠٩).

وقال الهيثمي في «المجمع» (٨/ ٢٢): «رواه أبو يعلى والطبراني في «الأوسط »، ورجال أبـو يعـلى ثقات»، وقال في (١٠/ ٢٠١): «فيه بشار بن الحكيم وهو ضعيف».

والخلاصة فالحديث ضعيف بمجموع هذه الطرق، والله أعلم.

رَفْعُ معب (الرَّحِيُ الْهُجَّرِيِّ رُسِكنتر (المَيْرُ) (الفِروف \_\_\_\_

,

,

#### الحديث الثالث عشر

عن أبي حمزة أنس بن مالك خادم رسول الله على الله عن رسول الله عن رسول الله عن أبي حمزة أنس بن مالك خادم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه»، رواه البخاري، ومسلم (۳).

# التعريض(٤):

أنس بن مالك بن النضر بن ضمضم بفتح المعجمتين ابن زيد بن [حرام] (٥) ابن جندب بن عامر بن غنم بفتح [الغين] (١) المعجمة وسكون النون بن عدي ابن النجار الأنصاري الخزرجي البخاري.

يكني [خادم رسول الله عِينَ ](١) أبا حمزة؛ كناه رسول الله عِينَ ببقلة كان يجتنيها.

قدم رسول الله ﷺ المدينة وهو ابن عشرة سنين فأتت به أمه أم سليم الأنصارية امرأة أبي طلحة اسمها الرميصاء، ويقال: الغميصاء بنت ملحان، فعرضت عليه خدمته فَقَبلها، فقالت: يا رسول الله؛ هذا أنس كاتب لبيب يخدمك، فخرج معه في خدمته إلى بدر.

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٣)، ومسلم (٤٥).

<sup>(</sup>٤) انظر ترجمته في «الاستيعاب» (٥٣)، و«طبقات ابن سعد» (٧/ ١٢)، و«السير» (٣/ ٣٩٥).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (حزام).

وتوفي رسول الله على وهو ابن عشرين سنة، وبقي بعده نحواً من ثمانين سنة، وكانت وفاته سنة إحدى، وقيل: سنة اثنتين وتسعين، وقيل: سنة اللاث وتسعين، وهو ابن مائة وثلاث سنين، وقد قيل: ابن مائة وعشر سنين، وقيل مائة وسبع سنين، وقيل مائة إلا سنة.

ومات بقصره بالطفّ على فرسخين من البصرة، وقيل: فرسخ ونصف، وصلى عليه قطن بن مدركة الكلابي، وهو آخر من مات بالبصرة من أصحاب رسول الله على سوى أبي طفيل عامر بن واثلة الليثي، ليث بني كنانة وهو يقول: نفيت بينها في الكنانية واحداً سيرمى به أو بكسر السهم ناصله وكانت وفاته سنة مائة، وتوفي وهو ابن ثمانية أعوام، ولد عام أحد، وكان رسول على قد دعا لأنس بالبركة في ماله وولده، وكان يقول: إني لمن اكثر الأنصار مالاً وولداً (١٠)، [وحدثتني ابنتي آمنة أنه دفين من صُلبي إلى مقدم

ويقال: إنه ولد له ثمانون ولداً ليس فيهم أنثى سوى ثنتين حفصة وأم عمرو، وثمانية وسبعون ذكراً، وتوفي في حياته من ولده وولد ولده نحو مائة.

روي لأنس بن مالك عن رسول الله على ألفا حديث ومائتان حديث وستة وثمانون حديثًا، اتفقا على مائة وثمانية وستين، انفرد البخاري بثلاثمائة وثمانين، وأنفرد مسلم بإحد[ي] (٢) وسبعين.

الحجاج البصرة بضع وعشرون ومائة](٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٩٨٢)، ومسلم (٢١٨١).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

وروى عنه أبو أمامة أسعد بن سهل بن حنيف، وابناه موسى والنضر، وعبيدالله بن أبي بكر بن أنس، وثهامة بن عبدالله، وخلق كثير.

روى له الجماعة.

# ثم الكلام على الحديث من اوجوما(''):

الأول: المراد بالإيهان هنا: الإيهان الكامل التام، وإلا فأصل الإيهان حاصل بدون ذلك، ونظيره قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ اللَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتَ تُلُوبُهُمْ وَإِذَا التَّلِينَ عِلَيْهُمْ وَاللَّهُ وَجِلَتَ تُلُوبُهُمْ وَإِذَا التَّلِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتَ تُلُوبُهُمْ وَإِذَا التَّلِينَ عِلَيْهُمْ وَاللَّهُ وَعَلَى رَقِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ] (٢) ﴿ [الأنفال:٢]، والمعنى: حتى يحب لأخيه من الخير والطاعات ما يحبه لنفسه.

وفي رواية النسائي (٣): «حتى يحب لأخيه من الخير ما يحب لنفسه».

قال الشيخ أبو عمرو بن الصلاح [-رحمه الله تعالى-](1): «وهذا قد يُعدمن الصعب المتنع وليس [كذلك](1)، إذ معناه: لا يكمل إيهان أحدكم حتى يجب لأخيه ما يجبه لنفسه، والقيام بذلك يحصل بأن يجب له حصول مثل ذلك من جهة لا [يزاحه](1) فيها، بحيث لا ينقص على أخيه شيئاً من النعمة عليه وذلك سهل على القلب [السليم](٧) وإنها يعشر على القلب الدغل عافانا الله وإخواننا أجمعين».

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب). (٢) بدل ما بين معقوفتين في (ب) (الآية).

<sup>(</sup>٣) النسائي (٨/ ١١٥).

<sup>(</sup>٤) «صيانة صحيح مسلم» صفحة (٢٠٣)، وما بين حاصرتين ساقط من (ب)، والنص بتهامه في «شرح مسلم» للنووي (٢/ ١٦ - ١٧).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (لذلك). (٦) في (ب) (مزاحمة).

<sup>(</sup>٧) في (ب) (السالم).

قلت: و أما الفاسق وغير الناصح والحاسد ونحو ذلك، فناقص الإيان بالنسبة إلى الأول فكم بين من يريد لأخيه الخير الدنيوي والأخروي، و[بين] (۱) من يريد زوال نعمة الله [تعالى] (۱) عن عبده أو نقص ماله بسبب حسده أو غشه وعدم النصيحة له (۱).

الثاني: قال بعض العلماء (٤): في هذا الحديث من الفقه أن المؤمن مع المؤمن ينبغي أن يكون كالنفس الواحدة، فينبغي له أن يحب له ما يحب لنفسه من حيث أنها نفس واحدة و مصداقه الحديث الصحيح (٥): «المؤمنون كالجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى سائر الجسد له بالسهر و الحمى».

الثالث: قال أبو الزناد (٢٠):ظاهر الحديث التساوي وحقيقته التفضيل لأن الإنسان يحب أن يكون أفضل الناس، وإذا أحب لأخيه مثله فقد دخل في جملة المفضولين.

قلت: ولا شك في ذلك، والله أعلم (٧).

<sup>(</sup>۱) زیادة من (ب). (۲) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) انظر «فتح الباري» لابن رجب (١/ ٤٥).

<sup>(</sup>٤) انظر «شرح الأربعين» لأبي دقيق العيد (٦٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (٢٥٨٦).

<sup>(</sup>٦) هو أبو الزناد بن سراج، ذكره الحافظ في «الفتح» (١/ ٥٨)، ونقله أيضاً ابن بطال في «شرح صحيح البخاري» (١/ ٦٥).

ونقل نحوه عن الفضيل بن عياض كل من القاضي عياض في «الإكمال» (١/ ٢٨٢)، والقرطبي في «المفهم» (١/ ٢٢٧).

 <sup>(</sup>٧) أجاب عن ذلك الحافظ في «الفتح» (١/ ٥٨) فقال: «وفيه نظر، إذ المراد الزجر عن هذه الإرادة،
 لأن المقصود الحث على التواضع، فلا يجب أن يكون أفضل من غيره، فهو مستلزم للمساواة».

# الحديث الثالث عشر

الرابع: أحد هنا بمعنى واحد فهي تستعمل في الإثبات و النفي، وأما أحد التي للعموم فلا تستعمل إلا في النفي نحو ما في الدار أحد وما أشبه ذلك.

الخامس: النفس تُذَكَّر وتُوَنَّت، فمن التذكير قوله تعالى: ﴿أَن تَقُولَ نَفْسُ ﴾ [الزمر: ٥٦] إلى قوله: ﴿قَدْ جَآءَتُكَ ءَايَتِي ﴾ [الزمر: ٥٩]، فأول الآية يدل على التأنيث، وآخرها يدل على التذكير؛ فاعرفه.



رَفْعُ عب (لرَّحِيُ (الْخِثْنِيُّ رُسِكُنَمُ (لِنِرْنُ (الْفِرُونِ رُسِكُنَمُ (لِنِرْنُ (الْفِرُونِ مِسِينِيِّ

### الحديث الرابع عشر

عن ابن مسعود والمنه قال: قال رسول الله على: «لا يحل دم امرئ مسلم إلا باحدى ثلاث: الثيب الزاني والنفس بالنفس والتارك لدينه المفارق للجماعة»، رواه البخاري ومسلم(۱).

#### الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: قوله عليه الصلاة والسلام: «لا يحل دم امرئ [مسلم]» (٢) هـ و على حذف المضاف وإقامة المضاف إليه مقامه، والتقدير: لا يحل إراقة دم امرئ.

والدم: أصله دمي، ولذلك ظهرت (٢) اللام في التثنية قال:

فلو أنا على حجرٍ ذبحنا جرى الدميان بالخبر اليقين

الثاني: يقال: إمرء ومرء، قال تعالى: ﴿وَأَعْلَمُواْ أَكَ اللّهَ يَعُولُ بَيْكَ الْمَرْوِ وَقَلْمِهِ وَأَنَّهُ و إِلْيَهِ مُحْشَرُونَ ﴾ [الانفال: ٢٤]، وفي الأنثى امرأة ومرأة (١) بغير همز في هذا الأخير، ويقال أيضاً: رجله، قال: خرقوا جيب فتاتهم لم يبالوا حرمة الرجلة.

ولا فرق في هذا الحديث بين الذكر والأنثى من حيث الحكم الشرعي وإنها خص الذكر لأنه الأصل ولأنه أشرف في اللفظ من ذِكرِ الأنثى، فهو كقوله عليه الصلاة والسلام: «من أعتق شركاً له في عبد»، الحديث (٥)، وكقوله عليه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٨٧٨)، ومسلم (١٦٧١). (٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (ظهر). (٤) تكرر في (ب).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٢٥٢١)، ومسلم (١٥٠١) من حديث ابن عمر ١٥٠١)

الصلاة والسلام: «من قام رمضاناً إيهاناً واحتساباً»(١)، وغير ذلك من الأحاديث التي لا يشك أن القصد فيه المساواة بين الرجل والمرأة حكماً.

الثالث: الثيب: هو المحصن، هو اسم جنس يدخل فيه الذكر والأنثى وللإحصان شروط ستة:

البلوغ، والعقل، والإسلام، والحرية، والنكاح الصحيح، والوطء المباح، فمتى اختل من هذه الستة شرط (٢) لم يُرجم إذا زنا (٢) ويجمعها هذه الأبيات، انشدها القاضي (٤) زين الدين رشيق -رحمه الله [تعالى - لنفسه] (٥) بمدرسة التكرور بمصر [حرسها الله تعالى] (٢):

فخذها على النص مستفهاً ورابعها كونسه مسلماً متى اختل شرطٌ فلن يرجما شروط الحصانة ستٌ أتت بلوغٌ وعقلٌ وحريسةٌ وعقدٌ صحيح ووطء (١) مباح

الرابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «النفس بالنفس»:

قد تقدم أن النفس تذكر وتؤنث، والحديث موافق لقول عالى: ﴿ وَكَنِّنَا عَلَيْهِمْ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ فِهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ [المائدة:٤٥]، والمراد بالنفس المكافأة للنفس.

<sup>(</sup>١) البخاري (٣٧)، ومسلم (٧٥٩). (٢) في (ب) (اختل شرط).

<sup>(</sup>٣) وفي هـذه الـشروط خـلاف بـين أهـل المـذاهب، انظـر «المغنـي» (٨/ ١٦١)، و«فـتح القـدير» (٥/ ٢٣٨)، و«روضة الطالبين» (١٠/ ٩٠)، و«المبسوط» (٩/ ٥٥)، و«المعونة» (٣/ ٩٨٣).

<sup>(</sup>٤) لم أجد له ترجمة فيها بين يديُّ من المصادر، والله أعلم.

<sup>(</sup>٥) ساقط من (ب). (٦) زيادة من (١).

<sup>(</sup>٧) في (ب) (ووطاء).

قال القاضي عبدالوهاب [-رحمه الله تعالى-](١): «وتكافؤ الدماء يعتبر بأمرين أحدهما: مساواة المقتول للقاتل في الحرمة أو زيادته عليه، ويزيد بالحرمة ما يرجع إلى الحرية والرضا وأحكامهما.

والآخر: مساواته في الدنيا أو زيادته عليه، ولا يراعى في القاتل أن يكون دمه مكافئاً لدم المقتول أو ناقصاً عنه، وإنها يراعى ألاً " يزيد عليه.

وتفصيل هذه الجملة أن الحر لا يقتل بعبدٍ ولا بمن بعضه رقيق (٢) ولا بمن فيه عقد من عقود العتق (١) من مكاتب أو مدبر أو أم ولد أو معتق بعضه أو إلى أجل ويقتل كل هؤلاء بالحر، [ولا مسلم بكافر قصاصاً؛ كان ذمياً أو معاهداً أو مستأمناً كتابياً أو غير كتابي] (٥) ، ويقتل كل هؤلاء وكل من لا يقتص لهم من الحر لنقصان حرمتهم بالرق فدمائهم متكافئة يقتص لبعضهم من بعض، وإن رجح أحدهم على الأخر بعقد من عقود العتق أو بحصول بعض الحرية ما لم يكن حراً كامل الحرية فيخرج حينئذٍ عن أن يكون دمه مكافئاً لدم من قصر عنه وكل من كامل الحرية فيخرج حينئذٍ عن أن يكون دمه مكافئاً لدم من قصر عنه وكل من العتص منه من مسلم لنقصانه عنه في الدنيا فيقتص لبعضهم من بعض وإن اختلفت مللهم وأحكامهم).

قلت: ولا فرق في ذلك كله بين الأقارب والأجانب عندنا.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب)، والنص في «التلقين» له (٣٤٤ - ٣٤٥).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (أن لا). (٣) في (ب) (رق).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (الرق). (٥) ما بين معقوفتين ساقط من (ب).

وقال الشافعي: «لا يقتل الأب بابنه لأنه كان سبباً في إيجاده فلا يكون الولد سبباً في إعدامه أو نحو هذا، إلا أنه يراعى عندنا في قتل الأب بابنه أن يكون عمداً لا شبهة فيه [ولا احتال](۱) كإضجاعه وذبحه وما أشبه ذلك، فأما(۱) المحتمل لمحض العمد [فلأن يكون](۱) أراد أدبه أو [ما](۱) أشبه ذلك مما لا يكون عذراً في الأجنبي فإنه يكون عذراً في حق الأب فيسقط عنه به القود وتجب الدية مغلظة في ماله، والأم في ذلك كالأب، وقيل: يراعى في الجد مثل ذلك»، قاله القاضى أيضاً(۱)، وتقرير ذلك في كتب الفقه.

وقال أصحاب الرأي(٦) والشعبي والنخعي: يقتل المسلم بالذمي.

ودليل الجمهور من الصحابة والتابعين قوله على «لا يقتل مسلم بكافر»، أخرجه البخاري (٧) من حديث على بن أبي طالب السي المسلم المسلم بكافر».

احتج المخالفون بحديث ربيعة: «أن النبي ﷺ: قتل يوم خيبر مسلماً بكافر» ورُدَّ بأنه منقطع (^).

<sup>(</sup>١) في (ب) (والاحتمال). (٢) في (ب) (وأما).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (بأن يكون). (٤) في (ب) (مما).

<sup>(</sup>٥) انظر «التلقين» (٣٤٦-٣٤٧).

<sup>(</sup>٦) انظر «المبسوط» (٢٦/ ١٣١)، و«المختار» (٦/ ٧٢٥)، و«شرح المعاني» للطحاوي (٣/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٧) البخاري (٦٩١٥).

<sup>(</sup>٨) أخرجه عبدالرزاق في «المصنف» (١٠١/١٠)، وابن أبي شيبة في «المصنف» رقم (٢٧٤٥) وابن أبي شيبة في «المصنف» رقم (٢٧٤٥) والبيهقي في (٥/ ٥٠)، والطحاوي في «شرح المعاني» (٣/ ١٩٥)، والدارقطني (١٦٥)، والبيهقي في «الكبرى» (٨/ ٣٠) أو (٨/ ٥٦ علمية)، كلهم من طريق إبراهيم بن محمد الاسلمي عن ربيعة ابن أبي عبدالرحمن عن ابن البيلهاني عن ابن عمر: أن رسول الله على قتل مسلماً بمعاهد، وقال: «أنا أكرم من وفي بذمته».

ومن حديث السلماني() وهو ضعيف، ولا يصح في الباب إلا حديث البخاري المتقدم.

وكذلك اختلف في قتل الحر بالعبد، فذهب مالك والشافعي وأحمد وإسحاق وأبو ثور والحسن وعطاء وعمرو بن دينار وعمر بن عبدالعزيز إلى أن الحر لا يقتل بالعبد محتجين في ذلك بأن العبد لما كان مالاً مقوماً كان كسائر الأموال إذا تلفت فإنها يكون فيها قيمة المتلف بالغة ما بلغت، والحر ليس مال فلا يكون كفؤاً للعبد فلا يقتل به، ويغرم قيمته ولو زادت على دية الحر، ويجلد القاتل مائة ويحبس عاماً عند مالك (٢).

قال القرطبي<sup>(٣)</sup>: وذهبت طائفة إلى أنه يقتل به.

قال البيهقي: «هذا خطأ من وجهين، أحدهما وصله بذكر ابن عمر فيه، وإنها هو عن ابن البيلماني عن النبي عن الله الله عن النبي على مرسلاً، والآخر روايته عن إبراهيم عن ربيعة، وإنها يرويه إبراهيم عن ابن المنكدر والحمل فيه على عهار بن مطر الرهاوي فقد كان يقلب الأسانيد ويسرق الأحاديث حتى كثر عنه ذلك في رواياته، وسقط عن حد الاحتجاج به».

وقال الدارقطني: «إبراهيم ضعيف لم يروه موصولاً غيره، والمشهور عن ابن البيلماني مرسلاً». وانظر «الفتح» لابن حجر (٢٦/ ٢٦٢)، و«مختصر الخلافيات» للبيهقي (٤/ ٣٢٨)، و«السنن الكبرى» (٨/ ٥٦) ونقل عن أكثر من واحد من أهل العلم تضعيف الحديث.

<sup>(</sup>١) لم أظفر به والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>٢) انظر مذاهب أهل العلم في «الحاوي» (١٢/ ٢٥)، و«الوجيز» (٢/ ١٢٥)، و«المبسوط» (٢٦/ ٢٩)، و «المعونة» (٣/ ٩٣١ - ٩٣٣)، و «المغنى» (٧/ ٦٥٨).

<sup>(</sup>٣) في «المفهم» (٥/ ٣٩).

# < الحديث الرابع عشر

وإليه ذهب سعيد بن المسيب والنخعي والشعبي وقتادة والثوري أصحاب الرأي (١) محتجين بقوله ﷺ: «المسلمون يتكافئون (٢) ويسعى بذمتهم أدناهم» (٣).

قال: وذهب النخعي والثوري في [أحد](١) قوليه إلى أنه يقتل به وإن كان عبده محتجين في ذلك بها رواه النسائي(٥) من حديث الحسن عن سمرة أن رسول الله ﷺ: «من قتل عبده قتلناه ومن جذعه جذعناه ومن خصاه خصيناه»، وقال

<sup>(</sup>۱) انظر «فتح القدير» (۱۰/ ۲۱۵)، و «المغني» (۷/ ۲۰۸).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (تتكافأ).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢/ ١٩١١)، وأبو داود (٢٧٥١)، وابن ماجه (٢٦٥٩)، والبيهقي في «الكبرى» (٨/ ٥٤ علمية) رقم (١٩١٣)، كلهم من طرق عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده فذكره. وإسناده صحيح رجاله كلهم ثقات.

وصححه شيخنا الألباني في «الإرواء» (٢٢٠٨).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (أخذ).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد (٥/ ١٠)، والترمذي (١٤٣٣)، وأبو داود (٥١٥)، والنسائي (٨/ ٢٠)، وابين ماجه (٢٦٢)، والبغوي في «شرح ماجه (٢٦٢٣)، والدارمي (٢/ ١٩١)، والبيهقي في «الكبرى» (٨/ ٦٤)، والبغوي في «شرح السنة» (١٠/ ١٧٧) رقم (٢٥٣٣)، كلهم من طرق عن سليان بن داود عن هشام عن قتادة عن الحسن عن سمرة أن رسول على ، فذكره.

وإسناده ضعيف.

فيه الحسن البصري وهو مدلس، وفي سماع الحسن من سمرة بن جندب خلاف.

وقال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب».

وقال الإمام أحمد في «المسند» (٥/ ١١): «ولم يسمعه منه».

وقال البيهقي: «وأكثر أهل العلم بالحديث رغبوا عن رواية الحسن عن سمرة».

وقال الحافظ في «بلوغ المرام» (٣/ ٢٣٢): «وهو من رواية الحسن عن سمرة وقد اختلف في سماعه منه»، وقال الصنعاني في «سبل السلام» (٣/ ٢٣٣): «وأما حديث سمرة ضعيف أو منسوخ».

والحديث ضعفه العلامة الألباني كما في «المشكاة» (٣٤٧٣).

# < ألحديث الرابع عشر

البخاري: وأنا أذهب إليه، وقال غيره: [لم](١) يسمع الحسن من سمرة إلا حديث العقيقة.

الخامس: قوله عليه الصلاة والسلام: «[و](٢) التارك لدينه»، يريد المرتد عن الإسلام وهو الذي قال فيه رسول الله عليه: «من بدّل دينه فاقتلوه»(٣).

والردة هي الكفر بعد الإسلام، ويكون [بتصريح](1) وبلفظ يقتضيه أو [بفعل](0) يتضمنه.

وهذا الحديث يدل على ذلك لاستثنائه ﷺ من قوله: «لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث»، ثم ذكر منهم التارك لدينه.

وأما من انتقل من اليهودية أو العكس فإنه يُقَرُّ على [ذلك أي](١) ما انتقل إليه وأحكام الردة مستوعبة في كتب الفقه.

تنبيه: اللام في قوله عليه الصلاة والسلام: «التارك لدينه المفارق للجهاعة»، الظاهر أنها زائدة كما زيدت في قوله تعالى: ﴿ قُلْ عَسَىٰ آن يَكُن رَدِفَ لَكُم ﴾ [النمل: ٧٧] ، و في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ بَوَّ إِنَا لِإِبْرَهِيمَ مَكَانَ ٱلْبَيْتِ ﴾ [الحج: ٢٦] نحو ذلك.

<sup>(</sup>١) في (أ) (لا).

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٩٢٢).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (بصريح).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (فعل).

<sup>(</sup>٦) ساقط من (ب).

فإنَّ تَرَكَ وفَارَقَ متعديان بأنفسها واسم الفاعل من الفعل المتعدي متعد كفعله، كما أن القاصر كذلك فزيدت في اسم الفاعل كما زيدت في الفعل، وإلا فالأصل التارك دينه والمفارق للجماعة كما تقول: الضارب زيداً ولا تقول الضارب لزيد وكأن زيادتها لتوكيد المعنى، والله أعلم.

السادس: قوله: عليه الصلاة والسلام: «[المفارق](١) للجماعة»: المراد بالجماعة: جماعة المسلمين.

وكأن المفارق للجهاعة أعم من المرتد لأن كل من خرج عن جماعة المسلمين ببدعة كالخوارج والممتنعين من إقامة الحق عليهم المقاتلين عليه، وأهل البغي والمحاربين ومن في معناهم يسمون مفارقين للجهاعة وإن لم يكونوا مرتدين، فكل مرتد مفارق للجهاعة مرتداً، فبينهها هذا العموم والخصوص.

قال بعضهم (۱): وإن لم يكن كذلك لم يصح الحصر المذكور في أول الحديث، يريد أنه لو كانت المفارقة لا تكون إلا بالردة لكان من تقدم ذكره من الخوارج ومن عناهم غير داخل (۱) في الحديث، ودمائهم حلال بالاتفاق.

والتحرير في هذا أن من فارق الجهاعة يصدق عليه أنه بدل دينه (٤)، إلا أن المرتد بدل كل دينه، والمفارق بدل على بعضه.

<sup>(</sup>۱) ساقط من (ب). (۲) انظر «المفهم» (٥/ ١٠).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (داخلين).

<sup>(</sup>٤) قال ابن رجب في «جامع العلوم» (١/ ٣١٨): «وإنها استثناه مع من يحل دمه من أهل الشهادتين باعتبار ما كان عليه قبل الردة وحكم الإسلام لازم له بعدها، ولهذا يستتاب، ويطلب منه العمود إلى الإسلام».

السابع: قال بعض من تكلم على هذا الحديث (١): واعلم أن هذا عام يُخص منه الصائل ونحوه فيباح قتله في الدفع، وقد يجاب عن هذا بأنه داخل في المفارق للجهاعة، أو يكون المراد لا يحل تعمد قتله قصداً إلا في هؤلاء الثلاثة (٢).

قلت: وينبغي أن يختص منه أيضاً اللائطان فإنها يرجمان عندنا وعند من وافقنا باتفاق، ما لم يكونا عبدين أو كافرين، فيجلد العبد خمسين، ويؤدب الكافر عند أشهب.



<sup>(</sup>١) هو النووي كما في «شرح مسلم» (١١/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (هذه).

رَفَحُ عجب ((رَجِجَ إِلَّهُ الْمُجَدِّي (السِّكَتِينَ (الْفِرُوكُ سِلَكِينَ (الْفِرُوكُ www.moswarat.com

#### الحديث الخامس عشر

عن أبي هريرة ﴿ عَلَيْكُ عن رسول الله ﷺ قال: `

«من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت، ومن كان يـؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه»، رواه البخاري ومسلم(۱).

# الكلام على الحديث من وجوه (٢):

الأول: قال ابن عطية (٢): سُمي اليوم الآخر لأنه لا ليل بعده، [ولا] (١) يُسمى يوماً إلا ما عقبه ليل.

الثاني: يقال: صمت يصمت صمتاً (٥) وصموتاً وصماتاً (١) إذا سكت وأصمت مثله، قاله الجوهري (٧).

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۰۱۸)، ومسلم (٤٧).

<sup>(</sup>٢) فائدة: نقل ابن الصلاح في "صيانة صحيح مسلم" (٢٠٣) عن أبي محمد عبدالله بن أبي زيد الفقيه إمام المالكية بالمغرب الأدنى -رحمه الله تعالى- أنه قال: جماع آداب الخير وأزَّمته تتفرع من أربعة أحاديث قول النبي على : "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت".

<sup>(</sup>٣) «المحرر الوجيز» (١/ ٩٠).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (فلا). (٥) في (ب) (يقال صمتاً).

<sup>(</sup>٦) في (ب) (صِمتا وصماتاً).

<sup>(</sup>٧) في هامش (أ): (الصمت السكون مع القدرة على الكلام فإن كان يعجز عنه فإما لفساد آلة النطق فهو أخرس أو لتوقفها، وهو العي، انتهى)، وأيضاً فيه (اللام في ليقل، وليصمت، وليكرم، لام الأمر، والصمت، قال الشيخ: بضم الميم، قلت: وقد سمعناه بكسرها وهو القياس، لأن قياس فَعَلَ بفتح العين ماضياً يفعِل بكسرها مضارعاً نحو ضرب يضرب ويفعُل بضم العين فيه دخيلة نص عليه ابن جني في «الخصائص»).

وقد جاء أن في «صحف إبراهيم» (٤): (من عد كلامه من عمله قل كلامه) أو نحو هذا، وفيها (وعلى العاقل أن يكون بصيراً بزمانه مقبلاً على شأنه حافظاً للسانه ومن حسب كلامه من عمله قل كلامه إلا فيها يعنيه).

وروي أن رجلاً وقف على لقهان الحكيم وهو في حلقة عظيمة فقال: ألست عبد بني الحسحاس (٥٠) قال: بلى، فقال: أنّى بلغت ما أرى، قال: قدر الله تعالى، وصدق الحديث، وتركي ما لا يعنيني (٦).

قلت: وترك فضول الكلام فيها يعني الإنسان، وفي الحديث (٧٠): «ألا أنبتكم بأمرين خفيفين لم يلق الله بمثلهها: الصمت وحسن الخلق».

<sup>(</sup>۱) ساقط من (ب). (۲) زیادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) انظر «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي (١٧/ ٩)، و «المحرر الوجيز» (٥/ ١٦٠).

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه. (٥) في (ب) (فلان الحسماس).

<sup>(</sup>٦) أخرج نحوه الطبري في «جامع البيان» (٢١/ ٨٢) رقم (٢١٣٩٢)، وابس أبي الدنيا في «الصمت» (١١٦).

<sup>(</sup>٧) سبق تخريجه.

وقيل في الحكمة: إنها جُعل لك لسان واحد وأذنان ليكون ما تسمع أكثر مما تقول.

وروي أن رجلاً سأل مالكاً -رحمه الله- في مرضه الذي مات فيه فقال: أوصني، [ف] (١) عقال: إن شئت جمعت لك علم العلماء وحكم الحكماء وطب الأطباء، في ثلاث كلمات، أما العلماء: فإذا سئلت عما لا تعلم فقل: لا أعلم، وأما حكم الحكماء: فإذا كنت جليس قوم فكن أسكتهم فإن أصابوا كنت من جملتهم، وإن أخطاءوا سلمت من خطئهم، وأما طب الأطباء: فإذا أكلت طعاماً فلا تقم إلا ونفسك تشتهيه فإنه لا يلم بجسدك غير مرض الموت، أو قريباً من هذا، ويقال: لو كان الكلام من فضة فالسكوت من ذهب.

وأنشدني بعض أصحابنا لعبدالملك الشريشي (٢):

إذا ما اضطررت إلى كلمة فدعها وباب السكوت اقصد فلو كان نظفك من عسجد

وبالجملة فالأولى بالإنسان التقليل من الكلام ما استطاع ما لم يتعلق بذلك مصلحة دينية أو دنيوية، وخصوصاً بعد العشاء [الآخرة] (٣) خشية أن ينام عن اللغو الصبح، بسبب سهره أول الليل، وإما خشية أن يقع في الحديث من اللغو واللغط ما لا ينبغى أن يختم به اليقظة.

وقد استثنى العلماء من ذلك أربعة أنواع: العلم وجميع القربات، والكلام مع العروس، والضيف، والمسافر، أما ما تدعو الحاجة إليه من ضرورات الإنسان ومصالحه نحو خُذ قُم وكُل وغير ذلك خارج عن هذا، والله أعلم.

 <sup>(</sup>۱) زیادة من (ب).
 (۲) لم أجد له ترجمة.
 (۳) ساقط من (ب).

الثالث: قوله عليه الصلاة والسلام: «[و](١) من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم جاره»، اختلف في حد الجيرة(٢)، فقال الأوزاعي: أربعون داراً من كل ناحية جيرة.

وقالت فرقة: من سمع الإقامة فهو جار ذلك المسجد ويقدر ذلك في الدور، وقالت فرقة: من سمع الآذان، وقالت فرقة: من ساكن رجلاً محلة أو مدينة فهو جاره، والمجاورة مراتب بعضها ألصق من بعض أدناها الزوجة.

قال الأعشى:

### جارتنا بينى فإنك طالق

وبعد ذلك الجيرة الخُلط بضم الخاء واللام جمع خليط.

واختلف أهل التفسير في قوله تعالى: ﴿وَالْجَادِ ذِى الْقُدْرَةِ وَالْجَادِ الْجُنُبِ وَالْطَهَاحِبِ

واختلف أهل النساء: ٣٦].

فقال ابن عباس ومجاهد وعكرمة وغيرهم (٣): الجار ذو القربى: هو الجار القريب النسيب، والجار الجنب الذي لا قرابة بينك وبينه، وقال نوف الشامي: الجار ذو القربي هو الجار المسلم، والجار الجنب: هو اليهودي والنصراني.

وقالت فرقة: الجار ذو القربي هو الجار القريب المسكن منك، والجار الجنب هو البعيد المسكن [منك](٤).

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) انظر «الجامع» للقرطبي (٥/ ١٢١)، و«جامع العلوم والحكم» (١/ ٣٤٦).

<sup>(</sup>٣) انظر «جامع البيان» للطبري (٥/ ١١٠ - ١١٢).

<sup>(</sup>٤) ساقط من (ب).

## الحديث الخامس عشر

قال ابن عطية (١): وكأن هذا القول منتزع من الحديث.

قالت عائشة: يا رسول الله إن لي جارين فإلى أيها اهدي؟، قال عليه الصلاة والسلام: «أقربها منك باباً»(٢) .

وقيل: الجار الجنب: الزوجة، وسئل أعرابي عن الجار الجنب فقال: هو الـذي يجيء فيحل حيث تقع عينك عليه.

قلت: والذي يقع لي أن الجيرة على مراتب ثلاث، أدناها وآكدها الجار ذو القرابة، ثم الجار المسلم الأجنبي، ثم الجار الذمي، ومن كان من هؤلاء أقرب من حيث المسكن كان آكد، والله أعلم.

قال القاضي عياض -رحمه الله [تعالى-] (٢٠): «معنى الحديث: أن من الترم شرائع الإسلام لزمه إكرام جاره وضيفه وبرهما، وكل ذلك تعريف بحق الجار وحث على حفظه، وقد أوصى الله عز وجل بالإحسان إليه في كتابه، وقال رسول الله على عنه على عبريل يوصينى بالجار حتى ظننت أنه سيورثه» (٤)».

قلت: ولقد بالغ في هذا المعنى من حكم بشفعة الجار فنزله منزلة الشريك وإن كان الجمهور على خلافة (٥).

<sup>(</sup>۱) انظر «المحرر الوجيز» (۲/ ٥٠). (۲) البخاري (۲۲۰۹).

<sup>(</sup>٣) «الإكمال» (١/ ٢٨٤)، وما بين المعقوفين ساقط (ب).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٢٠١٤)، ومسلم (٢٦٢٤) من حديث عائشة ﴿ عَلُّهُ .

<sup>(</sup>٥) والأصل في ذلك ما أخرجه البخاري في «صحيحه» (٢٢٥٨) من حديث أبي رافع قال: سمعت رسول الله على يقول: «الجار أحق بسقبه».

ومع ذلك فقد اختلف العلماء في معنى الجار في هذا الحديث، فحمله بعضهم على معنى الجار الشريك في الأرض عملاً بالحديث الآخر: «قضى رسول الله على بالشفعة في كل شرك لم يقسم ربعة أو حائط لا يحل له أن يبيع حتى يؤذن شريكه»، أخرجه مسلم (١٦٠٨) من حديث جابر على المناه.

والجمهور على العمل بحديث أبي رافع وإثبات شفعة الجار.

ونقل الخلاف في ذلك القرطبي في «المفهم» (٣/ ٥٢٦)، والحافظ في «الفتح» (٤/ ٤٣٨)، وهو

الرابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه»، قال أهل اللغة: الضيف يكون واحداً وجمعاً.

قلت: ودليله قوله تعالى: ﴿ مَتُولاً مَيْنِي ﴾ [الحجر: ٦٨].

ويجمع في القلة، والضيوف والضيفات في الكثرة، والمرأة ضيف وضيفة.

وأما الفعل فيقال: أضفت الرجل وضيفته إذا أنزلته بك ضيفاً، وضفت (١) الرجل ضيافة إذا نزلت عليه ضيفاً، وكذلك تضيفته (٢).

والضيافة من مكارم أخلاق المؤمنين ومن محاسن الدين وسنن النبيين ("")، يروى (أ) أن إبراهيم الخليل على نبينا وعليه أفضل الصلاة والسلام كان يُسمى أبو الضيفان وكان لقصره أربعة أبواب وكان يمشي الميل والميلين في طلب من يتغدى معه (٥) على ما نقله أبو الليث السمر قندي (١) [-رحمه الله تعالى-](").

<sup>=</sup>مذهب البخاري؛ ويظهر ذلك من تبويبه، والبيهقي في «مختصر الخلافيات» (٣/ ٣٣٤)، و «المغنسي » (٧/ ٣٠٩)، و «الحاوي الكبير» (٧/ ٢٣١)، و «إعلام الموقعين» لابن القيم (٣/ ٣٧٣).

<sup>(</sup>۱) في (ب) (وضيفت). (۲) انظر «الصحاح» (٤/ ١٢٤٥).

<sup>(</sup>٣) وعقد ابن أبي الدنيا في كتابه «مكارم الأخلاق» فـصولاً في ذلـك، انظـر (١٥٤–١٦٥)، وانظـر كتابه «قرى الضيف».

<sup>(</sup>٤) في (ب) (روي).

<sup>(</sup>٥) أخرجه بطوله ابن أبي الدنيا في «قرى الضيف» (٧)، وأخرجه مختصراً هناد في «الزهد» (٦٥٠)، والبيهقي في «الشعب» (٩٦١٧) (٧/ ٩٨).

وأخرج ابن أبي الدنيا في «قرى الضيف» (٥)، وابن عساكر كها في «السلسلة الصحيحة» (٧٢٥) من حديث أبي هريرة على قال: قال رسول الله على: «كان أول من ضيف الضيف إبراهيم». والحديث رجاله ثقات، وإسناده حسن.

وحسنه ابن طولون في كتاب «إن إبراهيم كان أمة» (٢٣)، وشيخنا الألباني في «الصحيحة» (٧٢٥) (٦) انظر «تنبيه الغافلين» لأبي الليث السمر قندي (٣٦٤).

<sup>(</sup>٧) ساقط من (ب).

والجمهور على عدم وجوبها.

وقال الليث بن سعد: هي واجبة ليلة واحدة، محتجاً بقوله عليه الصلاة والسلام: «ليلة الضيف واجبة على كل مسلم»(١).

ويحتمل إن صح الحديث أن يكون الوجوب هنا: وجوب السنن (٢٠ كقول عَيْلَةِ: «غسل الجمعة واجب على كل محتلم» (٣)، وهو سنة عند الجمهور، ويقوي ذلك ويؤيده قوله عَيْلَةٍ (١٠): «جائزته يوم وليلة»، والجائزة: الصِلة والعطية التي أصلها الندب.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «الأدب المفرد» (٤٤٧)، وأبو داود (٣٧٥٠)، وابن ماجه (٣٦٧٧)، وأحمد (٤/ ٣٢٥)، والطحاوي في «المشكل» (٨١٢)، وفي «شرح المعاني» (٤/ ٢٤٢)، وابس أبي الدنيا في «قرى الضيف» (٤٥)، والبيهقي في «السنن» (٩/ ١٩٧)، كلهم من طرق عن منصور عن الشعبي عن المقدام أبي كريمة عن النبي ﷺ.

والحديث صحيح رجال إسناده ثقات.

وصححه العلامة الألباني في «الصحيحة» (٢٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) بل الصحيح أن الضيافة واجبة في أول يوم، وما زاد على ذلك فهي صدقة عليه، والحديث السابق يبين ذلك، ففيه: «فإن أصبح بفنائه، فإنه دين إن شاء اقتضاه وإن شاء تركه»، فهذا تصريح منه على بأن الضيافة دين في حق المضيف.

قال في «عون المعبود» (١٠/ ٢١٣): «استدل بجعل ما زاد على الثلاث صدقة على أن الذي قبلها والحب فإن المراد بتسميته صدقة التنفير عنه لأن كثيراً من الناس خصوصاً الأغنياء يأنفون غالباً عن أكل الصدقة».

وانظر «جامع العلوم والحكم» (١/ ٦٥٦)، و«الإنافة» لابن حجر الهيثمي (٧١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٦٦٥)، ومسلم (٨٤٦) من حديث أبي سعيد الخدري على المرب

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٦٠١٩) ومسلم (٤٨).

وأما من يخاطب بالضيافة فذهب مالك وسحنون إلى أنها على أهل البادية لتعذر ما يحتاج إليه المسافر في البادية ولتيسير (١) ذلك على أهل البادية غالباً وتعذره على أهل الحضر ومشقته عليهم غالباً.

وذهب الشافعي وابن عبدالحكم من أصحابنا إلى أن المخاطب بها أهل الحضر والبادية.

قال "صاحب الإفصاح" "أ: "في هذا الحديث من الفقه أن إكرام الضيف عبادة، ولا ينقصها أن يضيف الإنسان غنيا، ولا ينقيها أن يقدم اليسير مما عنده، وإكرامه أن يسارع إلى البشر في وجهه ويطيب الحديث له، وعهاد الضيافة هو إطعام الطعام فينبغي [له] أن يبادر إلى ما فتح الله به من غير كلفة إلا أن يتبعه ببذل الوسع من غير إضرار بأهله، على أنه إذا آثره ورغب البالغون من أهله في الإيثار أيضاً فإنه من الكرم، فأما الأصاغر فليس له أن يحملهم على ذلك.

وأما حديث (١) الأنصاري الدي قال لامرأته: أطفئي المصباح ونومي الصبيان، فإنها فعل ذلك في العادة في الصبر عن العشاء ليلة»،انتهى.

قلت: وفيه نظر؛ فإن (٥) ذلك الطعام كان متعيناً للصبيان ولأُمِهم ولا بد تعيناً والجباً حتماً إذ لم يكن عندهم حينئذ إلا هو، ألا ترى قول المرأة: «ليس عندي إلا

<sup>(</sup>۱) في (ب) (وتيسير). (۲) انظر «الإفصاح» (٦/ ١٧٣).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٤٨٨٩)، ومسلم (٢٠٥٤) من حديث أبي هريرة على.

<sup>(</sup>٥) في (ب) (لأن).

قوت الصبيان»، فكيف يجوز أن يجيعهم وينومهم طاوين متضاغين (١) حتى يطعم الضيف الذي لم يجب عليه إطعامه فيفعل المندوب ويترك الواجب؟، بل لا يسمى ذلك مندوباً إلا تجوزاً بل هو بالمحرم أشبه، فتأمله؟، فإنه مشكل جداً وقد أقره عليه الصلاة والسلام على ذلك فقال: «عجب الله من ليلتكما»، مع أني لا أعلم فيه خلافاً في وجوب نفقة الولد الفقير غير البالغ على الأب القادر.

وقد أجاب الشيخ محيي الدين عن ذلك في «شرح المهذب» (٢) بأن قال [-رحمه الله تعالى-] (٣): «إنه محمول على أن الصبيان لم يكونوا محتاجين حينئذ بل كانوا قد أكلوا حاجتهم، وأما الرجل وامرأته فتبرعا بحقهما وكانا صابرين فرحين بذلك، ولقد جاء في الآية والحديث الثناء عليهما.

قال: فإن قيل قوله: «نومي صبيانك»، وغير هذا [اللفظ] مما جاء في هذا الحديث يدل على أن الصبيان كانوا جياعاً؟ فالصبيان لا يتركون الأكل عند حضور الطعام ولو كانوا شباعاً فخاف إن بقوا مستيقظين أن يطلبوا الأكل على العادة فينكِّدوا عليهما وعلى الضيف لقلة الطعام، والله أعلم (3).

[قلت: والإشكال أقوى من هذا الجواب؛ فتأمله] (٣).

<sup>(</sup>١) في (ب) (ساغبين).

<sup>(</sup>٢) انظر «المجموع شرح المهذب» (٦/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) وأجاب الحافظ فقال في «الفتح» (٧/ ١٢٠): «في الحديث دليل على نفوذ فعل الأب في الابسن الصغير، وإن كان مطوياً على ضرر خفيف إذا كان في ذلك مصلحة دينية أو دنيوية، وهو محمول على ما إذا عُرف بالعادة من الصغير الصبر على مثل ذلك، والعلم عند الله تعالى».

فائدة: الضيافات ثهان، الوليمة للعرس، والخُرُصُ [بضم الحاء والسين والضاد] (الله لله المعاد) للبناء، والنقيعة للمناء الله المعاد) للمناء الله المعاد المعادم المسافر مأخوذة من النقع وهو الغبار.

ثم قيل إن المسافر يصنع الطعام، وقيل يصنعه غيره له، والعقيقة يـوم سـابع الولادة فإن فات ففي السابع الثاني، والثالث خلاف عندنا.

والوَضيمة: بفتح الواو طعام المصيبة، والمأدّبة: بفتح الدال وضمها الطعام المتخذ ضيافة بلا سبب.

وقيل: زيادة على ذلك طعام الزائر ويسمى التحفة، وطعام المتقلل قبل الغداء السلفة والكهنة طعام المستعجل بالطعام قبل إدراك الغداء (٢).



<sup>(</sup>١) في (ب) (بضم الخاء والراء وبالصاد، قلت: والإسكان أقوى من هذا الجواب فتأمله).

 <sup>(</sup>٢) وللإمام ابن طولون الصالحي كتاب «فصُ الخواتم فيها قيل في الولائم» وهو مطبوع.
 وانظر «تحفة المودود» لابن القيم (١٢٧).

EL ESTO LES CASO WWW.moswarat.com

## الحديث السادس عشر

#### الحديث السادس عشر

عن أبي هريرة عليه الله عن أن رجلاً قال للنبي عليه ا

أوصنى، قال: «لا تغضب»، فردد مراراً، قال: «لا تغضب»، رواه البخاري(١٠).

## الشرح:

هذا الحديث من جوامع الكلم التي أعطيها عليه المصلاة والسلام، فإن الغضب لا يكاد يُحصى ما يترتب عليه من المفاسد الدنيوية والأخروية، بعد أن نعلم أن الله تعالى خلق الغضب من النار وغرزها في الإنسان وعجنها بطينته، فمها قُصد أو نوزع في غرض من أغراضه، ومقصود من مقاصده، اشتعلت نار الغضب وثارت ثوراناً يغلي منه دم القلب وينشر في العروق ويرتفع إلى أعالي البدن ارتفاع الماء في القدر فينصب إلى الوجه فيحمر الوجه والعينان.

فإن البشرة لصفائها تحكي لون ما ورائها من لون الدم كما تحكي الزجاجة ما فيها، وهذا إذا غضب على من دونه واستشعر القدرة عليه، [وإن] كان ممن فوقه ويئس من الانتقام منه تولد منه انقباض الدم من ظاهر الجلد إلى جوف القلب، وصار حزناً فاصفر اللون، وإن كان الغضب على الماثل والنظير الذي يُشك في القدرة عليه تردد الدم بين انقباض وانبساط فيحمر ويصفر ".

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۱۱٦). (۲) في (ب) (فإن).

<sup>(</sup>٣) وانظر «مختصر منهاج القاصدين» لابن قدامة (٢٣٢).

فأما ما يترتب على الغضب من المفاسد: فتغير ظاهر الغضبان وباطنه.

أما الظاهر: فتغير اللون وشدة الرعدة في الأطراف، وخروج الأفعال على غير الترتيب والنظم، واضطراب الحركة والكلام حتى يظهر [الزبد](١) على الأشداق، وتنقلب المناخر وتحمر الأحداق وتستحيل الخلقة، ولو رأى الغضبان نفسه في حال غضبه لسكن غضبه حياءً من قبح صورته واستحالة خلقته.

وقُبح باطنه أعظم من قُبح ظاهره، فإن الظاهر عنوان الباطن، وإنها قبحت صورة الباطن أولاً ثم انتشر قبحها إلى الظاهر ثانياً، فتغير الظاهر ثمرة تغير الباطن فقس الثمرة بالثمرة فهذا أثره في الجسد.

وأما أثره في اللسان: فانطلاقه بالشتم والفحس والقبائح في الكلام الذي يستحي منه ذوو العقول، ويستحي منه قائله عند فتور الغضب، وذلك مع تخبط النظم واضطراب اللفظ.

وأما أثره على الأعضاء: فالضرب والتهجم والتخريق والجرح والقتل عند التمكن من غير مبالاة، فإن تقرب [منه] (٢) المغضوب عليه أو فاته أو عجز عن التشفي رجع الغضب على صاحبه فيمزق ثوب نفسه ويلطم نفسه، وقد يضرب يده على الأرض ويعدو [عدو الواله] (٢) السكران والمدهوش المتحير، وربها سقط صريعاً لا يطيق العدو والنهوض لشدة الغضب، ويعتريه مثل الغشية، وربها كسر الأواني وضرب الحيوانات وتعاطى أفعال المجانين.

<sup>(</sup>١) في (ب) (الزائد). (٢) ساقط من (ب). (٣) في (ب) (عدوان).

وأما أثره في القلب: فالحقد والحسد وإضهار السوء، والشهاتة [بالمساءات] (۱) والحزن بالمسرات، والعزم على إفشاء السر وهتك الستر، والاستهزاء وغير ذلك من القبائح، [وذلك] (۱) كله حرام يستوجب عليه العقوبة.

فانظر كم تحت هذه اللفظة النبوية: «لا تغضب» من حكمةٍ واستجلاب مصلحة ودرء مفسدة مما لا يمكن عده ولا ينتهي حده، والله أعلم حيث يجعل رسالاته.

تنبيه: وهذا كله في الغضب الدنيوي المذموم، وأما الغضب لله عز وجل فحينتلذ لا فمطلوب حتماً، «كان النبي عَلَيْ يغضب إذا انتهكت حُرمة لله عز وجل فحينتلذ لا يقوم لغضبه حتى ينتصر للحق»(۱)، وإذا غضب أعرض وأشاح، وكان بين حاجبيه عرق يدره الغضب أن، ولا يكاد يحصر ما روي عنه عليه الصلاة والسلام من الغضب لله تعالى مع الاتفاق على أنه كان أحلم الناس وأكثرهم صفحاً واحتمالاً على وهذا هو نهاية الكمال، الغضب في موضعه والحلم في موضعه.

إذا قيل حلماً قيل للحلم موضع وحلم الفتى في غير موضعه جهل

#### فصل

ينبغي أن يعلم أن الذي يُسكِّن الغضب عند هيجانه أمران: علم وعمل.

<sup>(</sup>١) في (ب) (بالمسيئات).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (وهذا).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦١٢٦)، ومسلم (٢٣٢٧) من حديث عائشة ١٠٠٠ .

<sup>(</sup>٤) لم أجده، والله أعلم.

أما العلم: فاستحضار ما جاء في كظم الغيظ مثل قول تعالى: ﴿وَٱلْكَنْظِمِينَ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى: ﴿وَٱلْكَنْظِمِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللّه

[وقوله] (٢) عليه الصلاة والسلام: «أشدكم من غلب نفسه عند الغضب، وأحكمكم من عفا [بعد] (٢) القدرة (٤)، وغير ذلك من الأحاديث في هذا المعنى.

وأن يخوِّفَ نفسه عقاب الله تعالى، وأن يُحذِّرَ نفسه عاقبة العدوان والانتقام، والأيام دولٌ، وأن يتفكر في قبح صورته عند الغضب كها تقدم، وأن لا يصغي إلى وسوسة الشيطان بأن يقول له إن لم تنتقم استهين بحرمتك ونحو ذلك، فإنها [مذلة] (م) منه لك، والأنفة من خزي يوم القيامة أخزى [من] (الم) أنفة الاحتمال،

<sup>(</sup>١) ما بين معقوفتين ساقط من (ب).(٢) في (ب) (أو قوله).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (عند).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي الدنيا في «ذم الغضب» كما في «الجامع الصغير» (١٠٦٢)، وزاد المناوي في «الفيض» الديلمي والشيرازي في «الألقاب» من حديث على بن أبي طالب عند المنادي المنادي في الألقاب من حديث على بن أبي طالب المنادي ا

وإسناده ضعيف، قال العراقي في «المغني» (٢/ ٨٤٨): «ابن أبي الدنيا من حديث علي بسند ضعيف، والبيهقي في «الشعب» بالشطر الأول من رواية عبدالرحمن بن عجلان مرسلاً بإسناد جيد، وللبزار والطبراني في «مكارم الأخلاق».

واللفظ له من حديث أنس: «أشدكم أملككم لنفسه عند الغضب»، وفيه عمران القطان: فمختلف فيه.

قلت: والمرسل الذي أشار إليه هو في «الشعب» للبيهقي (٨٢٧٤) (٦/ ٣٠٦)، وما عند البزار لم أجده في «المجمع» للهيثمي، والله تعالى أعلم.

والحديث ضعفه شيخنا في «ضعيف الجامع» (٨٧١).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (زلة).

<sup>(</sup>٦) زيادة من (ب).

و[ل] (1) ميستحضر أن ما وقع به مراد الله تعالى فلا يؤثر مراده على مراد الله تعالى، وليصبر إن لم يرض و يحلم.

وأما العمل: فأن يستعيذ من الشيطان الرجيم كما جاء في الحديث(٢).

وحسن أن يقول (٣): «اللهم رب النبي محمد اغفر لي ذنبي وطهر قلبي وأجرن من مضلات الفتن»، فإنه بذلك أمر [النبي] (١) عليه عائشة عند الغضب.

فإن لم يُزل بذلك فاجلس إن كنت قائهاً، واضجع إن كنت جالساً، فقد جاء في الحديث الأمر بذلك (<sup>١)</sup>.

[وإن] (· ) لم يُزل فتوضأ بالماء البارد واغتسل فإن النار لا يطفئها إلا الماء البارد،

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) يشير إلى الحديث الذي أخرجه البخاري (٦١١٥) وضسلم (٢٦١٠) من حديث سليمان بن صرد قال: استب رجلان عند النبي على ونحن عنده جلوس، وأحدهما يسب صاحبه مغضباً قد احمر وجهه، فقال النبي على: «إني لأعلم كلمة لو قالها لذهب عنه ما يجد، لو قال أعوذ بالله من الشيطان الرجيم»، فقالوا للرجل ألا تسمع ما قال النبي الله النبي الله النبي الله الست بمجنون.

<sup>(</sup>٣) لم أجده.

<sup>(</sup>٤) أخرج ابن حبان (٥٦٨٨)، وأبو داود (٤٧٨٣)، والبغوي في «شرح السنة» (٣٥٨٤)، من طريقه عن أبي معاوية عن داود بن أبي هند عن أبي حرب بن أبي الأسود عن أبي ذر قال : قال رسول الله على : «إذا غضب أحدكم وهو قائم فليجلس، فإن ذهب عنه الغضب وإلا فليضجع». والحديث إسناده صحيح رجاله كلهم ثقات إلاانه منقطع، أبو حرب بن أبي الأسود لم يسمع من أبي ذر.

وأخرجه أحمد في «المسند» (٥/ ١٥٢) من طريق أبي معاوية عنن داود عن أبي حرب عن أبي الأسود عن أبي ذر.

فصح سنده، والحديث صححه شيخنا الألباني في «المشكاة» (١١٤٥).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (فإن).

## الحديث السادس عشر

وقد قال عليه الصلاة والسلام: «إذا غضب أحدكم فليتوضأ بالماء فإن الغضب من النار وإنها تطفأ (١) النار بالماء (٢)، وجاء أيضاً: «إذا غضبت فاسكت» (٢).

قال الغزالي [-رحمه الله تعالى-](››: «وقد قال عمر ﴿ الله عَلَمُ الله لم يشف غيظه ومن خاف الله تعالى لم يفعل ما يريد».

(١) في (ب) (يُطفئ).

وإسناده ضعيف فيه ليث بن أبي سليم وهو مدلس.

وذكره العراقي في «المغني» (٢٠٤) وأعله بالليث.

وقال البيهقي (٨/ ٧٠): «رواه أحمد والطبراني ورجال أحمد ثقات لأن ليشاً صرح بالسماع من طاووس». وذكره في (١/ ١٣١) وضعفه بالليث.

وتابعه أبو جناب عند الرزاز في «أماليه» كما في «الصحيحة» (٣/٣٦٣)، ولكنه ضعيف مدلس. وله شاهد من حديث أبي هريرة.

أخرجه ابن شاهين في «الفوائد» (ق ١١١/١).

وإسناده حسن، قاله شيخنا الألباني في «الصحيحة» (١٣٧٥).

(٤) ما بين معقوفتين ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٤/ ٢٢٦)، وأبو داود (٤٧٨٤)، وابن عساكر (١٥/ ٣٣٧/٢)، كما في «النضعيفة» (٥٨/ ٥٦٧)، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمشاني» (٢/ ٤٦٢)، والطبراني في «الكبير» (١٦٧/١٧)، والبغوي في «شرح السنة» (٣٥٨٣)، كلهم من طريق عروة بن محمد عن أبيه عن جده فذكره. وإسناده ضعيف لجهالة عروة بن محمد.

والحديث ذكره العراقي في «المغنسي» (٣٠٠٣) و(٣٠٨٨)، وأخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٢/٢٥) رقم (١٧٧٦) من حديث معاوية بن أبي سفيان على المعادية بن أبي سفيان المعادية بن أبي المعادي

وإسناده ضعيف، فيه ياسين بن عبدالله بن عروة لا يُعرف، قاله شبيخنا في «الـضعيفة» (٥٨٢)، وانظر «فتح المنان» لشيخنا مشهور حسن (٤٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١/ ٢٣٩)، والبخاري في «الأدب المفرد» (١٢٣٠)، والقضاعي في «المسند» (٣٦٤)، والبيهقي في «المسعب» (٨٢٨٧)، كلهم من طريق عبدالله بن إدريس عن ليث عن طاووس عن ابن عباس فذكره.

وقال لقمان الحكيم لابنه: «يا بني لا تذهب ماء وجهك بالمسألة ولا تشف غيظك بفضيحتك واعرف قدرك تنفعك معيشتك».

وقال أبو حاتم (۱): «حلم ساعة تدفع شراً كثيراً»، واجتمع سفيان الثوري وأبو خيثمة اليربوعي والفضيل بن عياض فتذاكروا الزهد فاجتمعوا (۲) على أن أفضل الأعمال الحلم عند الغضب والصبر عند الطمع.

وقال رجل لعمر والله ما تقضي بالعدل ولا تعطي بالجزل فغضب عمر حتى عُرف ذلك في وجهه، فقال له رجل: يا أمير المؤمنين ألم تسمع أن الله تعالى يقول: ﴿ غُذِ الْمَغْوَ وَأَمْرُ بِالْمُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ الْجَنِهِ لِينَ ﴾ [الأعراف:١٩٩]، فهذا من الجاهلين، فقال عمر: صدقت، فكأنها كان ناراً فانطفأت» (٣٠).

وقال محمد بن كعب: «ثلاث من كُنَّ فيه فقد استكمل الإيهان بالله تعالى، إذا رضي لم يدخل رضاه في الباطل، وإذا غضب لم يخرجه غضبه عن الحق، وإذا قدر لم يتناول ما ليس له».

وجاء رجل إلى سليهان (1) فقال: يا عبدالله أوصني، فقال: لا تغضب، قال: لا أقدر، قال: إذا غضبت فامسك لسانك ويدك.

<sup>(</sup>١) هو ابن حبان، ولم أظفر بكلامه، وانظر «روضة المحبين» (٣٤٨).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (فأجمعوا).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤٦٤٢) و (٧٢٨٦) من حديث ابن عباس على الم

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن رجب في «الجامع» (١/ ٣٦٨) ونسبه لابن أبي الدنيا.

[وقال](۱) ابن فرج: ويروى أن يحيى بن زكريا عليها السلام لما رءا أن عيسى المنطقة مفارقه قال له أوصني؟، قال: لا تغضب، قال لا أستطيع قال: لا تقتن مالا، قال عسى.

وقال «صاحب الإفصاح» (٢): من الجائز أن يكون النبي ﷺ علم من هذا الرجل كثرة الغضب فخصه بهذه الوصية، وقد مدح النبي ﷺ الذي يملك نفسه عند الغضب.

وذكر أبو عمر بن عبدالبر (٣) أن في بعض طرق هذا الحديث: ما يبعدني من غضب الله تعالى؟، قال: «لا تغضب»(١).

وكان الشعبي (٥) يولع بهذا البيت:

إنها الأحلام في [حين](٧) الغضب

[ليست](١) الأحلام في حين الرضي

(٢) انظر «الإفصاح» (٧/ ٣٦٣).

قلت: وإسناده ضعيف لأجل ابن لهيعة ودراج وفيهما كلام.

وقال الهيثمي في «المجمع» (٨/ ٦٩): «رواه أحمد وفيه ابن لهيعة وهو لين الحديث، وويقية رجاله ثقات».

قلت: وفيه دراج أبو السمح وفيه كلام.

وتابع ابن لهيعة، عمرو بن الحارث عند ابن حبان (٢٩٦)، وابن عبدالبر في «الاستذكار» (٢٩٦)، وفي «التمهيد» (٧/ ٢٥١)، وعلة الحديث دراج، والله أعلم.

(٦) في «الاستذكار» (٢٦/٢٦): (ليس).

(٧) في «الاستذكار»: (حال).

<sup>(</sup>١) في (ب) (وذكر).

<sup>(</sup>٣) في «الاستذكار» (٢٦/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٢/ ١٧٥) حدثنا حسن عن ابن لهيعة حدثنا دراج عن عبدالرحمن بــن جبــير عــن عبدالله بن عمرو فذكره.

<sup>(</sup>٥) انظر «الاستذكار» (٢٦/ ١٤٢).

وكان الشعبي (١) يولع بهذا البيت:

[ليست] (١) الأحلام في حين الرضي

وقال أبو العتاهية(؛):

أُقلِبُ طرفي مرة بعد مرة فلم أركنزاً كالقنوع لأهله ولم أر فـضلاً صـح إلا عـلى التقـى ولم أرفي الأعداء حين خبرتهم

أعاذنا الله من الغضب بمنه وكرمه.

إنها الأحلام في [حين] (٢) الغضب

لأعلم ما في الناس والقلب ينقلب(٥)

وأن يحمل الإنسان ما عاش في الطلب

ولم أرعق الأشم إلا على الأدب(١)

عدواً لعقل المرء أعدا من الغضب(٧)

<sup>(</sup>٦) في «الاستذكار» (٢٦/٢٦): (ليس).

<sup>(</sup>۱) انظر «الاستذكار» (۲٦/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٣) في «الاستذكار»: (حال).

<sup>(</sup>٤) انظر «ديوانه» (٢٦)

<sup>(</sup>٥) في (أ) (يتقلب) والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٦) في «الاستذكار» (أدب)، وفي ديوان أبي العتاهية (ولم أرّ فضلاً تم إلا بشيمة).

<sup>(</sup>V) في «الاستذكار» (عدواً يفعل أعدى من الغضب).

رَفَّحُ بعب (لرَّحِيُ (الْخِثَّنِيُّ (سِلنتر) (لِنِّرُ) (الِفروف www.moswarat.com

#### الحديث السابع عشر

## الحديث السابع عشر

عن أبي يعلى شداد بن أوس عَلَيْ عن النبي عَلَيْ قال:

« إن الله كتب الإحسان على كل شيء، فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة، وليحد أحدكم شفرته وليرح ذبيحته»، رواه مسلم (١٠).

## التعريض (٢):

شداد بن أوس بن ثابت بن المنذر بن حزام بن عمرو بن زيد [مناة] بن عدي بن عمرو بن مالك النجار، وبنو عمرو بن مالك كلهم بنو [مغالة] (١٠).

وشداد هو ابن أخي حسان بن ثابت شاعر النبي ﷺ الأنصاري البخاري المدنى، يُكنى أبا يعلى سكن بيت المقدس وأعقب بها.

روي له عن النبي ﷺ خسون حديثًا، أخرج له البخاري حديثًا، ومسلم آخر.

روى عنه ابنه يعلى، وأبو إدريس الخولاني، ومحمود بن لبيد، وعبدالرحمن بن [عمرو] (٥)، وأبو الأشعث الصنعاني، وأبو أسهاء البرجي، [وبشير] (١) بن كعب، وجبير بن نفير، وضمرة بن حبيب، وشداد أبو عهار، وكثير بن مرة، وغيرهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٩٥٥).

<sup>(</sup>٢) انظر ترجمته في «الاستيعاب» (٩ ٣٢٩/ ١٦٤٦)، و«طبقات ابن سعد» (٧/ ٢٨١)، و«أسد الغابة» (٢/ ٥٠٧)، و «السير» (٢/ ٤٦٠).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب). (٤) في (ب) (معاد).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (عوف). (٢) في (ب) (يُسير).

مات ببيت المقدس سنة ثمان وخمسين، وقيل: سنة إحمدى وأربعين، وقيل: سنة أربع وستين، وهو ابن خمس وتسعين سنة، وقبره بظاهر باب الرحمة باق إلى الآن، روى له الجهاعة.

#### ثم الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: معنى «كتب» هنا: أمرٌ وطلبٌ [وحضٌ](١).

وأصل كتب: أثبت، وجمع، ومنه قوله تعالى: ﴿ [أُولَتِكَ ] كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَم اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكِ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُولِي عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُولِي عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الل

ومنه كتبت البغلة، أي: جمعت حيائها، قال الشاعر: وأكتبها بأسيار، أي: أجمعها (٣).

الثاني: على هنا يجوز أن تكون على بابها كقوله تعالى: [﴿ كُنِبَ عَلَيْتُ مُ الفِيهَامُ ﴾](١) [البقرة:١٨٨]، و ﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ ﴾ [البقرة:١٧٨].

وقال الشيخ أبو العباس القرطبي [-رحمه الله تعالى-](٥): «على هنا بمعنى في، قال الله تعالى: ﴿وَاَتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ ﴾ [البقرة: ١٠٢] أي: في ملكه».

<sup>(</sup>١) في (ب) (وخصّ).

<sup>(</sup>٢) وقع في (أ) (وكتب) وهو خطأ وما بين معقوفتين ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) انظر «مفردات القرآن» للراغب (٤٢٥)، و«بصائر ذوي التمييز» (٤/ ٣٢٩)، والمصنف ينقل عن القرطبي في «المفهم» (٥/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ب).

<sup>(</sup>٥) في «المفهم» (٥/ ٢٤٠)، وما بين معقوفتين ساقط من (ب).

ويقال: كان كذا على عهد فلان، أي: في عهده، حكاه القتبي.

وقال «صاحب الإفصاح» (١٠): «ويجوز أن تكون على حالتها، والمعنى أنه قد سبق من الله تعالى أن يعتد لعبده بالإحسان على كل شيء حتى إنه إذا ذبح ذبيحته فأحد مديته ولم يتركها كآلة يعذب بها الحيوان لم يضيع الله ذلك له، وإنها ذكر (رسول الله) (١٠) عليه القتلة [والذبح] (١٠) لأنها الغاية من الفاعل في أذى الحيوان، ولا يبقى للإحسان بعدهما وجه، فإذا كان الإحسان فيها هو الغاية في الأذى، فكيف بغير ذلك.

قلت: والإحسان: مصدر أحسن إذا أتى بالحسن، وضده أقبح إذا أتى بالحسن، كأفحش إذا أتى الفاحشة.

والمراد بالإحسان: الشرعي لا العقلي [كها تقوله] المعتزلة، فليس الحسن عند أهل السنة إلا ما حسنه الشرع ولا القبيح إلا ما قبحه على ما هو مقرر في كتب الأصول (٥٠).

<sup>(</sup>١) لم أجده ضمن المطبوع. (٢) في (ب) (النبي).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب). (٤) في (ب) (تقول).

<sup>(</sup>٥) المصنف يقرر كلام الأشاعرة في أن الأشياء لا تثبت لها صفة الحسن والقبح إلا عن طريق الشرع، وأن العقل ليس له مجال في ذلك، ويقابلهم المعتزلة اللذين يرون أن محسن الأشياء وقبحها يُعرف بالعقل وليس عن طريق الشرع.

وكلا المذهبين خالف الصواب وانحرف عنه، والصواب ما عليه أهل السنة والجماعة، وهـو أن حُسن بعض الأشياء وقبحها يُعرف عن طريق الشرع وبعضها يُعرف بالعقل.

قال ابن القيم في «مدارج السالكين» (١/ ١٨٣): «وأن الأفعال في نفسها حسنة وقبيحة، كما أنها نافعة وضارة، والفرق بينهما كالفرق بين المطعومات والمشمومات والمرئيات، ولكن لا يترتب عليها ثواب ولا عقاب إلا بالأمر والنهي، وقبل ورود الأصر والنهي لا يكون قبيحاً

وإحسان الذبح في البهائم، والرفق بها فلا يصرعها بغتة، ولا يجرها من موضع إلى موضع، وإحداد الآلة [وإحضار](۱) نية الإباحة أو القربة، وتوجيهها إلى القبلة، والتسمية فإن تَركَ التسمية عمداً لم تؤكل، وإن تَركَها ناسياً أُكلت، وهذا مذهبنا، والإجهاز وقطع الودجين والحلقوم وإراحتها وتركها إلى أن تبرد، والاعتراف إلى الله تعالى بالمنة والشكر له على النعمة، فإنه سخر لنا ما لو شاء [لسلطه](۱) علينا، وأباح لنا ما لو شاء [لحرمه](۱) علينا، [وأن لا](۱) يذبح بهيمة بحضرة أخرى(۱).

الثالث: «القِتلة» بكسر القاف هيئة القتل؛ مثل: الجلسة والركبة هيئة الجلوس والركوب، [وبالفتح] (٢) المصدر؛ وكذلك الذِبحة سواء.

الرابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «ليُحِدُّ أحدكم [شفرته] (٧)»:

هو بضم الياء وكسر الحاء، رباعي من أحدَّ ( القال: أحد مدبته ] (٩) وحددها واستحدها.

<sup>=</sup> موجباً للعقاب مع قبحه في نفسه، بل هو في غاية القبح، والله لا يعاقب عليه إلا بعد إرسال الرسل، فالسجود للشيطان والأوثان والكذب والزنا والظلم والفواحش، كلها قبيحة في ذاتها، والعقاب عليها مشروط بالشرع».

وانظر «مجموع الفتاوي» (١١/ ٦٧٨) و(٨/ ٤٣٤)، والمسألة طويلة الذيول.

<sup>(</sup>١) في (ب) (وإحصار). (٢) في (ب) (سَلَطَهُ).

<sup>(8)</sup>  $\dot{y}$  (+)  $(-2\pi)^2$ .

<sup>(</sup>٥) انظر «جامع العلوم والحكم» (١/ ٣٩٣-٣٩٣).

# الحديث السابع عشر ح

الخامس: قوله عليه الصلاة والسلام: «وليرح ذبيحته»:

الذبيحة: فعيلة بمعنى: مفعولة، والياء فيها: للنقل عن الوصفية إلى الاسمية.

ويقال ذلك أن العرب إذا وصفت [بفعيل] مؤنثاً وذكرت الموصوف حذفت التاء اكتفاءً بتأنيث الموصوف، فتقول: امرأة قتيل، وعين كحيل، شاة ذبيح أو نطيح، فإذا حذفوا الموصوف أثبتوا التاء فيقولون: رأيت قتيلة بني فلان، وذبيحتهم، ونطيحتهم، لعدم ما يدل على التأنيث فاحتاجوا إلى إظهاره نقياً للبس، ويُعرب الاسم حينئذ مفعولاً لاصفة أو فاعلاً [أو] بمجروراً حسب ما يقتضيه العامل [لغيره] من الأسهاء، [فهذا] معنى قولنا للنقل من الوصفية إلى الاسمية، والله أعلم.

وأحكام الذبح مستوعبة في كتب الفقه [والله أعلم](٥).



<sup>(</sup>١) في (ب) (بفعل).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (و).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (كغيره).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (وهذا).

<sup>(</sup>٥) زيادة من (ب).

رَفْعُ معِس (لرَّحِمْ الْهُجَنِّ يُّ (سُيلنتر) (النِّرُ) (الِفِرُوفِ مِي www.moswarat.com

•



## الحديث الثامن عشر

#### الحديث الثامن عشر

عن أبي ذر جندب بن جنادة، [وأبي عبدالرحمن] (۱) معاذ بن جبل، عن رسول الله على قال: «اتق الله حيث [ما] (۲) كنت، وأتبع السيئة الحسنة تمحها، وخالق الناس بخلق حسن»، حسن رواه الترمذي وقال: حديث حسن، وفي بعض النسخ حسن صحيح (۳).

#### أما حديث أبي ذر:

فأخرجه أحمد (٥/ ١٥٣ و ١٥٨)، الترمذي (١٠٥٣)، والدارمي (٢/ ٣٢٣)، والطبراني في «الكبير» (٢٠ / ٢٥٥)، والقضاعي في «مسند الشهاب» (١/ ٣٧٩) رقسم (٦٥٢)، والبيهقي في «الشعب» (٢٠ / ٨٠٥)، والحاكم (١/ ٥٤)، كلهم من طرق عن سفيان عن حبيب بن أبي ثابت عن ميمون بن أبي شبيب عن أبي ذر، فذكره.

والحديث ضعيف الإسناد، فإن ميمون بن أبي شبيب لم يسمع من أحد من الصحابة.

قال الفلاس: «ليس في شيء من رواياته عن الصحابة سمعت، ولم أجد أن أحداً يزعم أنه سمع من أصحاب رسول الله ﷺ»، وقال أبو حاتم: «روايته عن أبي ذر وعائشة غير متصلة».

وقال البيهقي في «الشعب» (٦/ ٢٤٥): «وكلاهما مرسل وسفيان أحفظ غير أن له عن معاذ شواهد».

#### أما رواية معاذ بن جبل:

فأخرجه أحمد (٥/ ١٨٢)، والترمذي (٢٠٥٤)، والطبراني في «الكبير» (٢٠/ ٢٩٧)، وأبو نعيم في «الحلية» (٤/ ٢٩٧)، والبيهقي في «الشعب» (٨٠٢٣) و (٨٠٢٤)، كلهم من طرق عن حبيب ابن أبي ثابت عن ميمون عن معاذ فذكره.

وهذا الإسناد كسابقه فيه ميمون بن أبي شبيب.

ولكنه توبع، فأخرجه البيهقي في «الشعب» (٢/ ٨٠٢٧) من طريق عبدالله بن صالح حدثني حرملة عن عمران التُجيبي أن أبا السميط سعيد بن أبي سعيد المهري حدثنا عن أبيه عن

<sup>(</sup>١) في (ب) (وأبي عبدالله).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) ورد من حديث أبي ذر ومعاذ وأنس.

## التعريف'':

أما أبو ذر فهو جندب بن جنادة بن سفيان بن عبيد بن الوقيعة بن حَرام (٢) بن غفار بن مليك بن ضمرة (٢) بن بكر بن عبدمناف بن كنانة بن خزيمة بن مدركة ابن إلياس بن نضر بن نزار بن معد ابن عدنان، قاله ابن الكلبي.

ويقال: جندب بن جنادة بن قيس بن عمرو بن خليل بن صغير بن حزام بن عفان، ويقال: اسمه جرير<sup>(3)</sup> بن جنادة، حكاه ابن سعد عن الواقدي، ويقال جرير بن جندب، ويقال جندب بن عبدالله، ويقال: جندب بن السكن، والمشهور جندب بن جناده.

وأمه رملة (ه) بنت الوقيعة بن عثمان بن مليل.

روي عنه أنه قال: أنا رابع الإسلام (٦)، ويقال: كان خامساً في الإسلام.

وأما حديث أنس:

فأخرجه ابن عساكر كما في «الجامع الصغير» (٩٧).

وجملة القول أن الحديث بمجموع طرقه حسنٌ، والله تعالى أعلم.

والحديث حسنه الترمذي وشيخنا الألباني -رحمهما الله تعالى-.

(١) انظر ترجمته في «الاستيعاب» (٢٨٩)، و«الطبقات» (٤/ ١٦٥)، و «السير» (٢/ ٢٦).

(٢) في (أ) (حزام)، والصواب ما أثبته. (٣) في (ب) (حزة).

(٤) في (ب) (يزيد). (٥) في (ب) (زملة).

(٦) أخرجه الطبراني في «الكبير» (٢/ ١٤٧) (١٦١٧)، وأبو نعيم في «الحلية» (١/ ٢١١) رقم (١٤٥)، والحاكم (٣/ ٣٤٢).

وقال الهيثمي في «المجمع» (٩/ ٣٢٧): «رواه الطبراني بإسنادين، وأحدهما متصل الإسناد رجاله ثقات».

عبدالله بن عمرو: أن معاذ بن جبل أراد سفراً فقال: يا رسول الله؛ أوصني، فذكر نحوه. وأخرجه (أيضاً (۲۰۲۸) من طريق ابن وهب عن حرملة به.

وإسناده حسن بالمتابعة.

## الحديث الثامن عشر ح

روي له عن رسول الله ﷺ مائتا حديث وأحد وثمانون حديثاً، اتفقا منها على اثني عشر حديثاً، وانفرد البخاري بحديثين، ومسلم بسبعة عشر حديثاً.

روى عنه (۲) عبدالله بن عباس، وأنس بن مالك، وزيد بن وهب، والمعرور بن سويد، والأحنف بن قيس، وخلق سواهم.

مات بالربذة سنة اثنتين وثلاثين، وصلى عليه ابن مسعود ثم قدم المدينة فأقام بها عشرة أيام ومات بعد عاشرةٍ، وروى له الجماعة.

وأما معاذ بن جبل () فابن عمرو بن أوس بن عائذ [بالباء المثناة بتحت] (ه)، وبالذال المعجمة بن عدي بن كعب بن عمرو بن أدى بن سعد الأنصاري المدنى.

يكنى أبا عبدالرحمن، وقال ابن إسحاق: معاذ بن جبل من بني جشم من الخزرج، وإنها ادعته بنو سلمة لأنه كان أخا سهيل بن محمد بن الجد بن قيس بن لأمة.

وذكر الزبير بن بكار عن الأثرم عن ابن الكلبي عن أبيه (٢)، قال: رهط معاذ ابن جبل بنو أدى بن سعد أخي سلمة بن سعد بن الخزرج، قال: ولم يبق من بني

<sup>(</sup>١) في (ب) (قام).

<sup>(</sup>٢) انظر قصة إسلامه في «صحيح البخاري» (٣٨٦١)، ومسلم (٢٤٧٣).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (له).

<sup>(</sup>٤) انظر ترجمته في «طبقات ابن سعد» (٣/ ٤٣٧)، و «الاستيعاب» (٢٢٧٠)، و «أسد الغابة» (٥/ ١٩٤)، و «السر» (١/ ٤٤٣).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (بالباء باثنين تحتها). (٦) انظر «الاستيعاب» (٢٢٧٠).

أدى بن سعد أحد وعدادهم في بني سلمة بن سعد وكان آخر من بقي (١) منهم عبدالرحمن بن معاذ بن جبل وقد قيل أنه وُلِدَ له ولد يسمى عبدالرحمن».

أسلم معاذ وهو ابن ثماني عشرة، وشهد بدراً والعقبة والمشاهد كلها مع رسول الله علي .

روي له عن رسول الله ﷺ مائة حديث وسبعة وخمسون حديثاً، اتفقا على حديثين وانفرد البخاري بثلاثة [وانفرد](٢) مسلم بحديث واحد.

روى عنه عبدالله بن عمر بن الخطاب، وعبدالله بن عباس، وعبدالله بن عمرو ابن العاص، وعبدالله بن عبدالله، وأبو قتادة الأنصاري، وجابر بن عبدالله، وأنس بن مالك، وخلق سواهم.

روى عن النبي عَلَيْ أنه قال له: «والله يا معاذ إني لأحبك» فقال: وأنا أحبك والله يا رسول الله، [قال: «فلا] (٢) تدع أن تقول في دبر كل صلاة: اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك» (١).

<sup>(</sup>١) في (ب) (تبقى).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) «فقال: لا».

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٥/ ٢٢٤)، أبو داود (١٥٢٢)، والنسائي (٣/ ٥٣)، وابس حبان (٢٠٢٠) والنسائي (٣/ ٢٠٣)، والطبراني في «الكبير» (٢٠ / ٢٥٠)، والحاكم (١/ ٢٧٣)، كلهم من طرق عن حيوة ابن شريح عن عقبة بن مسلم التُجيبي يقول حدثني أبو عبدالرحن الحبلي عن الصنابحي عن معاذ بن جبل فذكره.

وإسناده صحيح رجاله كلهم ثقات.

وروي أن النبي ﷺ قال: « يأتي معاذ يوم القيامة بين يدي العلماء رتوة» (١) هكذا ذكره «صاحب الكمال في أسماء الرجال».

قال الشيخ محيي الدين في «التهذيب»: «الرتوة رمية بسهم، وقيل: بحجر»، زاد ابن الأثير في «النهاية» (۱٬۲۰ وقيل: بميل، وقيل مدى البصر»، وقال ابن فارس: رتوة أي مسافة، وقال الجوهري: وفي حديث معاذ أنه يتقدم العلماء يوم القيامة، برتوة أي بخطوة، ويقال: بدرجة، انتهى.

وقال عبدالله بن مسعود: «أن معاذاً كان أمة قانتاً لله حنيفاً ولم يك من المشركين»، قالوا: يا أبا عبدالرحمن إن إبراهيم كان أمة، قال: «سمعتموني ذكرت إبراهيم، إنا كنا نشبه معاذاً بإبراهيم» (٣).

فروي عن عمر بن الخطاب ﷺ.

أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (١/ ٢٩١) رقم (٧٧٠)، وابن سعد في «الطبقات» (٣/ ٤٤٣)، من طريق سعيد بن أبي عروبة عن شهر بن حوشب عن عمر فذكره.

وإسناده ضعيف فيه شهر بن حوشب ضعيف سيئ الحفظ.

ثم هو منقطع، فشهر لم يسمع عمراً، ووصله أبو نعيم (٧٧٣) من طريق ضمرة عن يحيى عن عمر ورجاله كلهم ثقات.

وروي من حديث محمد بن كعب. أخرجه أبو نعيم في «الحليـــة» (١/ ٢٩٢) (٧٧١) مــن طريــق قتيبة عن عبدالعزيز بن محمد عن عهارة بن غزيه عن محمد فذكره، وإسناده مرسل.

والحديث بمجموع طرقه صحيح، صححه شيخنا الألباني في «الصحيحة» (١٠٩١).

وانظر «الأعلام» لابن القيم (٤/ ٤٨٠ - ٤٨١) -مشهور-.

(٢) «النهاية» (٢/ ١٧٩).

(٣) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (١/ ٢٩٣) رقم (٧٧٧) و(٧٧٨).

<sup>(</sup>١) روي عن أكثر من واحد:

والذي نقله القاضي أبو بكر بن العربي [- رحمه الله تعالى-] (۱) نصه في «أحكام القران»: «قال ابن وهب وابن القاسم كلاهما عن مالك قال: بلغني أن عبدالله ابن مسعود قال: «يرحم الله معاذ بن جبل كان أمةً قانتاً لله»، قيل: يا أبا عبدالرحمن إنها ذكر الله عز وجل بهذا إبراهيم عليه فقال ابن مسعود: «إن الأمة الذي يعلم الناس الخير، وإن القانت هو المطيع». انتهى (۱).

مات بناحية الأردن في طاعون عَمَواس بفتح العين والميم سنة ثهان عشرة وهو ابن ثلاث و ثلاثين، وقيل: [ابن] (٣) ثمان وثلاثين، وقبره بغور بيسان في شرقيه.

وإنها نُسب الطاعون إلى عمواس وهي: قرية بين الرملة وبيت المقدس، لأنه أول ما بدا الطاعون فيها .

قال أبو زرعة عبدالرحمن بن عمرو البصري الدمشقي: كان الطاعون سنة سبع عشرة وثماني عشرة، وفي سنة سبع عشرة رجع عمر [ المسلمين عشرة على الطاعون، ثم عاد في العام المقبل.

روى له الجماعة.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) «أحكام القرآن» (٣/ ١٦٧).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

#### ثم الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: التقوى لفظة وجيزة وهي مشتملة على خير الدين والآخرة لأنها عبارة عن اجتناب المنهيات وفعل كل المأمورات، ومن كان بهذه الصفة فهو المتقى، ومن كان متقياً فقد حصل له خير الدنيا والآخرة.

وبيان هذه الجملة ما ذكر الله تعالى في كتابه من ذلك أعني ما يتضمن خير الدنيا والآخرة، من ذلك المدحة والثناء، قال تعالى: ﴿وَإِن تَصْبِرُوا وَتَتَعُوا فَإِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَرْمِالُا أَمُورِ ﴾ [آل عمران:١٨٦].

ومنها في الحفظ والحراسة من الأعداء، قال تعالى: ﴿ وَإِن تَعَسِرُوا وَتَتَعُوا لَا يَنْهُرُكُمْ مَنْ يَكُا ﴾ [آل عمران: ١٢].

ومنها التأييد (١) والنصرة، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّالَكَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُواْ وَالَّذِينَ هُم عُمُ اللهِ عَالَى: ﴿ إِنَّاللَّهَ مَعَ اللَّهِ عَالَمَ مَعَ اللَّهِ عَالَمَ اللَّهُ مَعَ النَّالِينَ ﴾ [النحل:١٩٤]، وقال: ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ مَعَ النَّاقِينَ ﴾ [البقرة:١٩٤] (٢).

ومنها النجاة من الشدائد والرزق من الحلال، قال تعالى: ﴿وَمَن يَتَّقِ اللَّهُ يَجْعَل لَهُ، عَزَيُنَا اللهِ عَنْمَ اللهِ عَنْمُ اللهِ عَنْمَ اللهِ عَنْمَ اللهِ عَنْمَ اللهِ عَنْمَ اللهِ عَنْمَ اللهِ عَنْمُ اللهِ عَنْمُ اللهِ عَنْمَ اللهِ عَنْمَ اللهِ عَنْمُ اللهِ عَنْمَ اللهِ عَنْمَ اللهِ عَنْمَ اللهِ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهِ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهِ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ اللهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمُ عَنْمُ عَلْمُ اللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمُ عَنْمُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمُ عَلَمُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلْ

و منها إصلاح العمل، قال تعالى: ﴿يَنَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اَتَّقُواْ اللَّهَ وَقُولُواْ فَوَلَا سَدِيلًا ﴿ يُمْلِحَ لَكُمْ أَعْمَالُكُو ﴾ [الأحزاب:٧٠-٧١].

ومنها غفران (٣) الذنوب، قال تعالى: ﴿ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ [الأحزاب:٧١].

[ومنها جعل النور، قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا التَّقُوا اللَّهَ وَءَامِنُوا بِرَسُولِهِ. يُؤْتِكُمُ كَالَيْنِ مِن رَّمْتِهِ وَيَجْمَلُ لَكُمْ أُواللَّهُ عَنُورٌ رَجِيمٌ ﴿ ﴾ ] (٣) [الحديد:٢٨].

<sup>(</sup>١) في (ب) (التأبيد).

<sup>(</sup>٢) كتبت في (أ) (والله مع المتقين)، والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

## الحديث الثامن عشر

ومنها الدرجة العليا والغاية القصوى [وهي] (١) محبة الله عز وجل، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَنِ التقوى سوى هذه الخصلة لكفت عما عداها. ومنها القبول، [قال تعالى] (١): ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُنَّقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧].

ومنها الإكرام والإعزاز قال تعالى: ﴿إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِندَاللَّهِ أَنْقَنَكُمْ ﴾ [الحجرات:١٣].

ومنها البشارة عند الموت قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ مَامَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ ۞ لَهُمُ اللَّمُرَىٰ [فِالْمَرَىٰ [فِالْمَيَوْةِ الدُّنَيَا وَفِ الاَّخِرَةِ] (٢٠) ﴿ [يونس:٦٢-٤٤].

ومنها النجاة من النار، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ انْنَعِى الَّذِينَ اَنَّقُواْ ﴾ [مريم: ٧٦]، ﴿وَسَيُجَنَّبُهُا الْأَنْفَى ﴾ [الليل: ١٧].

ومنها الخلود في الجنة قال تعالى: ﴿ أَيِّدَتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران:١٣٣].

وقد استوعبت الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهُ يَجْعَل أَهُ مَخْرَجًا ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهُ عَلَى الكلام على آية يَخْسَبُ ﴾ [الطلاق:١-٢] في كراس سميته: (الغاية القصوى في الكلام على آية التقوى (فلينظر هناك من أراده (٥٠).

ولقد أحسن القائل:

(١) في (ب) (وهو).

من عرف الله [ف] (السلم تغنيه مساينف العبد بعرز الغني

معرفة الله فيذاك السشقي والعرز كسل العرز للمتقين

<sup>(</sup>٢) ما بين معقوفتين ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) بدل ما بين معقوفتين في (ب) (الآية).(٤) ما بين المعقوفتين ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٥) وهو مطبوع، وهذه الخصال ذكرها في صفحة (٤٤ - ٤٦) منه، وزاد هنـا عليهـا وجهـآ وهو جعل النور.

وكتب على بعض القبور(٢):

## ليس زادٌ سوى التقى فخذذي منه أو دعي

وإذا علمت ما في التقوى من اشتهالها على خير الدنيا والآخرة جملة وتفصيلاً فاعلم أن حصولها لا يتصور إلا بالعلم لأن الجاهل لا يعلم كيف يتقي لا من جانب الأمر ولا من جانب النهي، فظهر بذلك شرف العلم وفضيلته (٢) على كل عبادة (١) ، فعليك بالعلم إن أردت أن تكون من عباد الله المتقين.

فإن قلت: ما حد العلم الذي [تصل به] (٥) إلى التقوى والذي هي متوقفة عليه؟

قلت: هو فرض العين، وذلك أن كل ما لزم الإنسان في خاصة نفسه لزمه علم ذلك الحكم الذي لزمه، من طهارة وصلاة وزكاة إن كان له ما يزكي، وصيام وحج إن كان مستطيعاً، وكذلك إن احتاج إلى شراء سلعة لزمه أن يعلم حكم البيع كيلا يقع في الربا ونحو ذلك مما هو من ضرورات الإنسان في خاصة نفسه.

وهذا لا أعلم في وجوبه خلافاً بين العلماء فلا يجوز لمن لم يتصف بعلم ذلك أن يدعي أنه متق لله تعالى، ضرورة كونه جاهلاً بأحكام الله تعالى المفروضة عليه،

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

 <sup>(</sup>٢) ذكر هذه الأبيات أيضاً في «الغاية القصوى» صفحة (٤٧)، ووقع فيها (ما يصنع العبد بعز الفنا)، بالفاء.

<sup>(</sup>٣) في (ب) (وفضله).

<sup>(</sup>٤) وقد ذكر ابن القيم -رحمه الله تعالى- في كتابه «مفتاح دار السعادة» أوجمه تفضيل العلم على العبادة (١/ ٢١٩ - ٤١).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (به نصل).

## الحديث الثامن عشر

وقد قال ﷺ: «ما عبدالله بشيء أفضل من فقه في دين» (١١).

(۱) أخرجه الدارقطني في «السنن» (۳/ ۷۹)، والطبراني في «الأوسط» (۲۱۲۲)، والقضاعي في «المسند» (۱/ ۱۵۰) رقم (۲۰۲)، والآجري في «أخلاق العلماء» (۲۶ – ۲۵)، وأبو نعيم في «الحلية» (۲/ ۲۲۰) رقم (۱۹۹۱)، والخطيب في «الفقيه والمتفقه» (۱/ ۱۱٤)، وفي «تاريخ بغداد» (۳/ ۲۵۰)، والرافعي في «التدوين» (۳/ ۲۷۲)، وابين عبدالبر في «جامع بيان العلم وفضله» (۱/ ۱۲۷) رقم (۱۲۷)، والبيهقي في «الشعب» (۲/ ۲۲۲) رقم (۱۷۷۲) و (۱۷۱۳)، وأبو مطبع المصري في «مجلس من الأمالي»، كما في «الضعيفة للألباني» (۲۲٤)، وأحمد بن منيع في «المسند» كما في «المطالب العالية» (۸/ ۲۲) رقم (۳۳۸۹) لابن حجر كلهم من طرق عن يزيد ابن عياض عن صفوان بن سليم عن سليمان بن يسار عن أبي هريرة فذكره مرفوعاً.

والحديث موضوع في إسناده يزيد بن عياض.

قال النسائي: «متروك الحديث»، وقال البخاري ومسلم: «منكر الحديث».

وقال الهيثمي في «المجمع» (١/ ١٢١): «رواه الطبراني في «الأوسط»، وفيه يزيد بن عياض وهو كذاب».

وقال البيهقي في «الشعب» (٣/ ٢٦٧): «يزيد بن عياض ضعيف الحديث، والله أعلم». قلت: وهذا تساهل منه.

وقال العراقي في «المغني» (١/ ١٤) رقم (٢٥): «من حديث أبي هريرة بإسناد ضعيف».

وقال شيخنا الألباني في «الضعيفة» (٢٦١): «موضوع».

تنبيه: عزا محقق كتاب «الحلية» لأبي نعيم (٢/ ٢٢٠) الحديث إلى «سنن البيهقي» (١/ ٢٠١)، وكذا فعل في «تاريخ بغداد» فعزاه أيضاً «للسنن».

والحديث ليس في «السنن الكبرى» وبالرجوع إلى المصدر المحال إليه فلا وجود للحديث، وسبقه في ذلك البوصيري في «الإتحاف».

تنبيه آخر: عَزَت محققة كتاب «أخلاق العلماء» للآجري (٢٥) الحديث إلى «سنن الترمذي» (٢٨٢)، وابن ماجه (٢٢٢)، موهمة أن الحديث فيها بهذا اللفظ؛ وليس كذلك، فلم يخرجاه لا بهذا الإسناد ولا بهذا اللفظ، بل أخرجاه بلفظ «فقيه واحد أشد على الشيطان من ألف عابد». وإسناده نخالف لهذا الإسناد.

فأخرجاه من طريق الوليد بن مسلم عن روح بن جناح عن أبي سعد عن مجاهد عن عباس فذكره مر فوعاً.

وإسناده موضوع، وانظر «ضعيف ابن ماجه» لشيخنا الألباني (٢٢٢).

وقال: «من يرد الله به خيراً يفقه في الدين» (۱) وما سببه، والله أعلم إلا هذا، أعني معرفة فرض عينه وأداء ما وجب عليه الوجه الشرعي مع ما يضاف إلى ذلك من المندوبات والنوافل الموجبة محبة الله عز وجل حيث يقول: «ولا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه» (۱) الحديث.

فنسأل الله التوفيق والهداية إلى أقوم طريق.

الثاني: قوله عليه الصلاة والسلام: «وأتبع السيئة الحسنة تمحها»، هذا موافق لقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُسَنَتِ بُذُهِبَنَ ٱلسَّيِّاتِ ﴾ [مود:١١٤].

جاء في حديث ابن مسعود على أنه قال: كنت جالساً عند رسول الله على فجاءه (٣) رجل فقال: يا رسول الله؛ إني أصبت حداً فأقمه على، فأعرض عنه شم وخدر ذلك] (١) مراراً وهو يعرض عنه، ثم قال: يا رسول الله؛ إني أتتني امرأة أجنبية تشتري من تمراً فأدخلتها البيت فأصبت منها ما يصيب الرجل من امرأته غير أني لم أجامعها، فقال رسول الله على: «توضأ وضوءاً حسناً»، فتوضأ وصلى مع النبي على فنزل قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيرِ الصَّكَوْةُ طَرَقُ النَّارِ وَزُلْفَا مِنَ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ الله الله على على الله الله على الله عل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧١)، ومسلم (١٠٣٧) من حديث معاوية ١٠٣٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٥٠٢) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>٣) في (ب) (فجاء).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (كرر).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٢٨٧٤)، ومسلم (٢٧٦٣) من حديث ابن مسعود ﷺ.

وفي الحديث (١) أيضاً: «ما من رجل يتطهر فيحسن الطهور ثم يعمد إلى مسجد من هذه المساجد إلا كتب الله له بكل خطوة يخطوها حسنة، ويرفعه بها درجة، ويحط عنه بها سيئة».

تنبيه: انظر هل محو السيئات حقيقة بحيث تمحى من الصحيفة بعد كتبها وهو ظاهر الحديث إذ الأصل الحقيقة، أو يكون المحو قد عُبر به عن ترك المؤاخذة فتكون السيئات على حالها لم تمح إلى يوم القيامة؟ وهذا الذي نقله القرطبي -رحمه الله [تعالى-](۲) في «تذكرته»(۳)، والله أعلم بذلك.

الثالث: قوله عليه الصلاة والسلام: «وخالق الناس بخلق حسن»:

قال الجوهري: «الخلق السجية، يقال: خالق المؤمن وخالق الفاجر، وفلان يتخلق بغير خلقه، أي يتكلفه».

قال الشاعر:

. إن التخلق باقي دونه الخلق

وقد فُسر حسن الخلق: بطلاقة الوجه وكف الأذى وبذل المعروف، ذكره الترمذي(١٠) وغيره.

<sup>(</sup>١) لم أجده بهذا اللفظ، ووردت أحاديث كثيرة في فضل الوضوء والمشي إلى المسجد، فانظرها في «صحيح الترغيب والترهيب» لشيخنا الألباني -رحمه الله تعالى-.

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) في «التذكرة» (٢٥٥ - ٢٥٧) ط الإيان.

<sup>(</sup>٤) ذكره الترمذي بإسناده عن ابن المبارك من قوله «السنن مع تحفة الأحوذي» (٦/ ١٢٠ - ١٢١) وانظر «جامع العلوم والحكم» (١٤٠٧).

وقال بعضهم: معنى خالق الناس ، أي: عامل الناس بها تحب أن يعاملوك به، وهو راجع في المعنى إلى الأول.

وجاء (۱): «أثقل ما وضع في الميزان حسن الخلق»، وهو من صفات النبيين والمرسلين وخصوص المسلمين.

قال عليه الصلاة والسلام: «خياركم أحاسنكم أخلاقاً»(٢).

وجاء «إن العبد ليدرك بحسن خلقه درجة الصائم القائم» الحديث (٣).

وفي وصية بعض الحكماء: عليك [بالسير] () مع الخلق والصدق مع الحق، وحسن الخلق خير كله.

الرابع: ينبغي أن تعلم أن الخلق وإن كان سجية في الأصل ومطبوعاً عليه العبد فقد يمكن الإنسان أن يتخلق بغير خلقه، كم [قال] (٥٠): [أن التخلق يأتي دونه الخلق، قالوا: فلان يتخلق بغير خلقه كم تقدم الله .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٧٩٩)، وأحمد (٦/ ٤٤٦)، والبخاري في «الأدب المفرد» رقم (٢٧٠)، وابن حبان (٤٨١)، والترمذي (٢٠٠٣)، كلهم من طرق عن القاسم بن أبي بزة عن عطاء الكنجراني عن أم الدرداء عن أبي الدرداء فذكره.

والحديث صحيح رجاله كلهم ثقات. وصححه شيخنا في «الصحيحة» (٨٧٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٥٥٩) و(٣٧٥٩) و(٦٠٢٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٦/ ٩٤)، وأبو داود (٤٧٩٨)، وابن حبان (٦٨٠)، والبغوي (٢٥٠١)، والبغوي (٣٥٠١)، والحاكم (١/ ٦٠)، كلهم من طرق عن عمرو بن أبي عمرو عن المطلب بن عبدالله بن حنطب عن عائشة مرفوعاً.

والحديث صحيح رجاله كلهم ثقات، وصححه شيخنا الألباني في «الصحيحة» (٩٥٠).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (بالخُلق). (٥) في (ب) (تقدم).

<sup>(</sup>٦) ما بين معقوفتين ساقط من (ب).

وكذلك صح الأمر بتحصيله وتكسبه في قوله ﷺ لمعاذ: «حسن خلقك مع الناس»(۱) إذ لا يؤمر بها طبع عليه فإنه تحصيل الحاصل، ثم [إن ما](۱) جُبل عليه من الشجاعة مثلاً إذا استعملها في محلها كملاقاة (۱) العدو ونحو ذلك أثيب على الاستعمال لا على نفس الشجاعة، وكذلك لو استعملها في معصية عوقب.

وأما ما يتخلق به من الأخلاقيات الحميدة ويتكسبه من الخصال الرضية بالرياضة وصحبة أهل الأخلاق الحسنة والإقتداء بهم في ذلك وتعلمه (١) الخير منهم فهو ظاهر أنه من كسبه، والله أعلم.



<sup>(</sup>۱) أخرجه ابسن حبان (۲۶)، والطبراني في « الكبير» (۲۰/ ۵۸)، وفي «الأوسط» (۸۷٤۸) (۸/ ۳۱۸)، والحاكم (۱/ ۲٥٤) كلهم من طرق عن حرملة بن عمران التُجيبي أن سعيد بن أبي سعيد المقبري حدثه عن أبيه عن عبدالله بن عمرو: أن معاذ بن جبل أراد سفراً، فقال: يا نبي الله؛ أوصني، قال: «اعبد الله لا تشرك به شيئاً»، قال يا نبي الله؛ زدني، قال: «إذا أسأت فاحسن»، قال يا رسول الله؛ زدني، قال: «استقم وليحسن خلقك».

والحديث صحيح رجاله كلهم ثقات، وصححه شيخنا الألباني في «الصحيحة» (١٢٢٨)، وقد مر. (٢) في (ب) (إنها).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (كملاقات).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (وتعليمه).

## الحديث التاسع عشر

عن أبي العباس عبدالله بن عباس قال:

كنت خلف النبي ﷺ يوماً فقال: «يا غلام إني أعلمك كلمات: إحفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك، إذا سألت فسأل (١) الله وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، وإن اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام وجفت الصحف»، رواه الترمذي وقال: حديث حسن صحيح.

وفي رواية غير الترمذي: «احفظ الله تجده أمامك تعرف إلى الله في الرخاء يعرفك في الشدة [واعلم أن ما أخطأك لم يكن ليصيبك، وما أصابك لم يكن ليخطئك] (٢٠)، واعلم أن النصر مع الصبر وأن الفرج مع الكرب وأن مع العسر يسراً "٢٠).

<sup>(</sup>١) في (ب) (فَسَل).

<sup>(</sup>٢) في ب: «واعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطئك لم يكن ليصيبك».

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١/ ٢٩٣)، والترمذي (٢٦٣٥)، وابن أبي عاصم في «السنة» (٣١٥ و٣١٦) (١/ ١٢٨)، والطبراني في «الكبير» (١٢١/ ١٢٣)، والآجري في «الشريعة» (٤١٢ و٤١٤ و٤١٤) (٢/ ٢٧) (٢/ ٨٢٩)، وعبد بن حميد في «المنتخب» (٤٣٤)، والبيهقي في «المشعب» (٤٧٠) (٢/ ٢٧) وراد ١٠٠٠ وراد ١٠٠٠ وراد ١٠٠٠)، وأبو نعيم في «الحلية» (١١١٠) (١/ ٣٨٩)، والحاكم في «المستدرك» (٣/ ٥٤١) من طرق عن ابن عباس عباس المستدرك» (٣/ ٥٤١) من طرق عن ابن عباس المستدرك» (٣/ ٣٨٥) من طرق عن ابن عباس المستدرك» (٣/ ٣١٥) من المستدرك» (٣/ ٣١٥) من المستدرك» (٣/ ٣١٥) من المستدرك» (٣

والحديث صحيح بمجموع طرقه، صححه شيخنا الألباني في «ظلال الجنــة» (١٢٧/١)، وقــد تكلم ابن رجب على طرق الحديث في «جامع العلوم والحكم» (١/ ٤٥٩-٤٦٢).

فائدة: للحافظ ابن رجب -رحمه الله تعالى- رسالة شرح فيها معاني هذا الحديث الجليل واسمها «نور الاقتباس في مشكاة وصية النبي على الإن عباس المستقالية»، وهو مطبوع أكثر من مرة.

التعريف (۱): عبدالله بن عباس هو أبو العباس بن عبدالله بن العباس بن عبدالله بن العباس بن عبدالمطلب بن هاشم الهاشمي بن عم رسول الله على أخي أبيه، حبر الأمة وبحر العلوم، أبو الخلفاء وترجمان القرآن.

ولد ابن عباس قبل الهجرة بثلاث سنين بالشعب وبنو هاشم محصورون قبل خروجهم منه بيسير، وتوفي رسول الله على وهو ابن ثلاثة عشر سنة وقد ناهز الاحتلام، وقيل: ابن عشر، وقيل: ابن خمس عشرة سنة، قاله أحمد بن حنبل وهو أصح، والذي عليه أهل التواريخ هو الأول.

وروى الزهري عن عبيدالله بن عبدالله عنه في حجـة الـوداع أنـه قــال: وأنــا يومئذ ناهزت الاحتلام، وهو يشهد [لذلك](٢).

وروي عنه أنه قال: قُبض رسول الله ﷺ وأنا ختن أو قال مختون، ولم يشت (٣)، وقيل: إنهم كانوا يختنون للبلوغ.

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في «طبقات ابن سعد» (۲/ ۲۷۸)، و «الاستيعاب» (۱٤٤٧)، و «تماريخ بغمداد» (۱/ ۱۸۵)، و «السير» (۳/ ۳۳۱).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (بذلك).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٠٠٠) معلقاً، ووصله ابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (١/ ١ ٢٨٥). وقال ابن عبدالبر في «الاستيعاب» (٢٣٣) بعد أن نقله عن ابن إسحاق: «ولا يصح».

ويشكل عليه ما أخرجه البخاري في «صحيحه» (٦٢٢٩): سئل ابن عباس مثل من أنــت حــين قُبض النبي ﷺ؟ قال: أنا يومئذ مختون، وقال: وكانوا لا يختنون الرجل حتى يدرك.

وأخرج أيضاً (٤٣٠٠) قال: قُبض النبي ﷺ وأنا ختين.

وانظر «الفتح» لابن حجر (١١/ ٩٠ - ٩١)، وقال ابن كثير في «البدايـة والنهايــة» (٨/ ٢٥٨): وهذا هو الأصح.

وروي عن النبي ﷺ من وجوه أنه قال: «اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل»(۱)، وروي أنه قال (۲): «اللهم علمه الحكمة وتأويل القرآن»، وروي عنه أنه قال (۲): «اللهم بارك فيه [وانشر](۱) فيه واجعله من عبادك الصالحين»، وأنه قال (۵): «اللهم زده علماً وفقهاً»، وهي أحاديث [صحيحة كلها](۱).

وروى مجاهد عنه أنه قال (۱): رأيت جبريل عليه السلام مرتين ودعا لي رسول الله ﷺ مرتين.

وكان عمر [ﷺ] ( من يقول: ابن عباس فتى الكهول له لسان سَـؤول وقلب عَقول، وكان يحبه ويدخله مع كبار الصحابة ويستشيره ويُعُدُّه للمعضلات.

وروى مسروق (٩) عن ابن مسعود قال: نعم ترجمان القرآن ابن عباس لو أدرك أسناننا ما عاشره منا أحد.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد في «الطبقات» (٢/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري بلفظ: «اللهم علمه الحكمة»، وانظر «الفتح» (٧/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (١/ ٣٩٠) رقم (١١١٤)، والحاكم في «المستدرك» (١/ ٤٠٠)، من طرق عن داود بن عطاء عن زيد بن أسلم عن ابن عمر قال: دعا رسول الله علي لابن عباس... فذكره. والحديث إسناده ضعيف جداً فيه داود بن عطاء.

قال أحمد: ليس بشيء، وقال البخاري وأبو زرعة: منكر الحديث «التهذيب» (٢/ ١١٦).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (وأنشئ).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد (١/ ٣٣٠) ضمن حديث صلاة ابن عباس مع النبي ﷺ في الليل.

<sup>(</sup>٦) في (ب) (صحاح كلها).

<sup>(</sup>٧) أخرجه الطبراني في «الكبير» (١٠٦١٥) (١٠/ ٣٢٠ - ٣٢١) وفي إسناده ليث بن أبي سليم.

<sup>(</sup>٨) زيادة من (ب). (٩) في (أ) (مرزوق)!!

وقال طاووس: أدركت نحو [خمس مائة](۱) من أصحاب رسول الله عليه إذا خالفوا ابن عباس لم يزل يقررهم حتى يرجعوا إلى ما قال.

وعن مسروق قال: كنت إذا رأيت ابن عباس قلت: أحلم الناس، وإذا تكلم قلت: أفصح الناس وإذا حدث قلت: أعلم الناس.

وقال محمد بن القاسم: ما رأيت في مجلس ابن عباس باطلاً قط، وما سمعت فتوى أشبه بالسنة من فتواه.

وقال عمرو بن دينار: «ما رأيت مجلساً أجمع لكل خير من مجلس ابن عباس. وقال زيد بن الأصم: خرج ابن عباس حاجاً مع معاوية، وكان لمعاوية موكب ولابن عباس موكب لمن يطلب العلم.

وقال [شقيق] (٢): خطبنا ابن عباس وهو على الموسم فافتتح سورة النور فجعل يقرأ ويفسر، فقلت: ما رأيت ولا سمعت كلام رجل مثله، لو رأتـ [٤٠] (٢) الروم وفارس والترك لأسلمت.

وكان ابن عباس قد عمي في آخر عمره، وروي أنه رأى رجلاً [مع] أنه النبي عليه فلم يعرفه فسأل النبي عليه فقال: «أرأيته؟»، قال: نعم، قال: «ذاك جبريل؛ أما إنه ستفقد بصرك» (٥٠).

<sup>(</sup>١) في (ب) (خسمائة). (٢) في (ب) (سفيان).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب). (عن أصحاب).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في «الكبير» (١٠/ ٢٩٢) رقم (١٠٥٨٦) بأطول من هذا، من طريسق الفضيل ابن حبيب عن فرات عن ميمون بن مهران عن ابن عباس فذكره.

وقال الهيشمي في «المجمع» (٩/ ٢٧٧): «وفيه من لم أعرفه».

وأورده الذهبي في «السير» (٣/ ٣٤٠) وقال: «إسناده لين».

وفي ذلك يقول:

إن يأخل الله من عيني نورهما ففي لساني وقلبي منها نور قلبي دخل وفي فمي صارم كالسيف مأثور

وعن ميمون بن [مهران] (ا قال: «شهدت جنازة ابن عباس [ الشها السها وعن ميمون بن [مهران] السها في قال: «شهدت جنازة ابن عباس السها أن فلم يوجد وضع ليُصلى عليه جاء طائر أبيض فوقع على أكفانه ثم دخل فالتُمس فلم يوجد فلما سُوِيَّ عليه سمعنا من يُسمع صوته ولا يُرى شخصه: ﴿ يَكَايَنُهُ النَّفُسُ النَّطَمَ النَّعُمُ النَّعُ الْعُلِقُ النَّعُ الْعُلِقُ النَّعُ النَّعُ النَّعُ النَّعُ الْعُلِقُ الْعُلِقُ الْعُلِقُ الْعُلِقُ النَّعُ الْعُلِقُ الْعُلِقُلُولُ الْعُلِقُ الْعُلِقُ الْعُلِقُ الْعُلِ

روي له عن رسول الله ﷺ ألف حديث وستهائة [حديث] (٢) وستون حديثاً، اتفقا منها على خمسة وتسعين، وانفرد البخاري بثمانية وعشرين حديثاً ومسلم بتسعة وأربعين.

روى عنه عبدالله بن عمر بن الخطاب، وأنس بن مالك، وأبو الطفيل عامر بن واثلة، وثعلبة بن الحكم، وأبو أمامة سهل بن حنيف، وأخوه كثير بن العباس، وعبيدالله بن عبدالله بن عتبه، وسعيد بن المسيب، وأبو سلمة [بن](٣) عبدالرحمن، وخلق سواهم.

مات بالطائف سنة ثمان وستين في أيام ابن الزبير، وقيل: سنة تسع وقيل: سنة سبعين، والأول أكثر وأشهر.

<sup>(</sup>١) في (ب) (مروان). (٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

## الحديث التاسع عشر

وكان [سنه] (۱) يوم مات إحدى وسبعين، وقيل: [اثنان] (۱) وسبعون، وقيل: أربع وسبعون سنة، صلى عليه محمد بن الحنفية، وقال: اليوم مات رباني هذه الأمة. روى له الجهاعة عليه عليه عليه عليه المحالية المحلمة ا

#### ثم الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: الغلام (٢٠): الصبي حين يفطم إلى سبع سنين، وتصغيره غليم، والجمع غلمة وغلمان وقالوا في الأنثى: غلامة، قال:

ومركسضة صريحسي أبوهسا تهسان لهسا الغلامسة والغسلام الثاني: قوله عليه الصلاة والسلام: «إن أعلمك كلمات»:

فيه ذكر العالم للمتعلم ما يريد أن يُعَلِّمه إياه [وتنبيهه] عليه، [وقيل] (٥٠): ذَكَرَه [له] (١٠) ليكون [ذلك] (١٠) أوقيع] (١٠) في نفسه بسبب [تشوفه] (١٠) إليه [فتكون] (١٠) الكلمات هنا مؤثرة في جسمه.

وجاءت أعني: الكلمات بصيغة القلة؛ ولم يقل: كلماً ولا كلاماً ليؤذن ذلك بأن المعنى وإن كانت في اللفظ قليلة [فمعانيها] (١١٠ كثيرة جليلة (١١٠).

<sup>(</sup>١) في (ب) (له). (٢) في (ب) (ثنتان).

<sup>(</sup>٣) قال الراغب في «المفردات» (٣٦٦ - ٣٧٦): «الغلام إذا بلغ حد الغُلومة ولما كان من بلغ هذا الحد كثيراً ما يغلب عليه الشبق قبل للشبق غُلمة»، وانظر «التعيين» (١٦١) للطوفي.

<sup>(</sup>٤) في (ب) (وينبهه). (٥) في (ب) (قبل).

<sup>(</sup>٦) ساقط من (ب). (أوقع له).

<sup>(</sup>A) في (ب) (يُشُوِقه).(b) في (أ) (فيكون).

<sup>(</sup>۱۰) في (ب) (فمعناها).

<sup>(</sup>١١) وقال الطوفي في «التعيين» (١٦١): «هو مقدمة يسترعي بها سمعه ليفهم ما يسمع، ويقع منه بموقع».

الثالث: في بعض روايات هذا الحديث في كتاب (١) الفصل والوصل [لسلم] (١): «كلمات ينفعك الله بهن» أي: بعملهن أو بالعمل بمقتضاهن [أو بمجموع ذلك، أي: علمهن والعمل بمقتضاهن] (١) فهو على حذف المضاف وإقامة المضاف إليه مقامه.

الرابع: قوله: [عليه الصلاة والسلام](٢): «احفظ الله يحفظك»:

الخامس: قوله عليه الصلاة والسلام: «احفظ الله تجده تجاهك» أو «أمامك» على الرواية الأخرى:

معناه والله أعلم: تجده معك بالحفظ والإحاطة [والتأييد] (٥) والإعانة حيث ما كنت، وهو من أبلغ المجاز وأحسنه إذ الجهة في حقه تعالى محالة (١) وهذا نحو

<sup>(</sup>١) هو كتاب «الفصل للوصل المدرج في النقل» للخطيب البغدادي -رحمه الله تعالى-.

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (فلا تُضيع منها شيئاً).

<sup>(</sup>٤) انظر «جامع العلوم والحكم» (١/ ٤٦٢ - ٤٦٣٪ فقد توسع المصنف -رحمه الله تعالى- في شرح هذا المعنى الهام، و «نور الاقتباس» (٢٢ - ٢٥) له أيضاً.

<sup>(</sup>٥) في (ب) (والتأبيد).

<sup>(</sup>٦) وهذه من المسائل المُحدثة التي لم تكن في عهد السلف الصالح و الفظ الجهة لفظ مجمل، فهو يحتمل معنين ويستخدم نفاة العلو هذا اللفظ في نفيهم لعلوه سبحانه وتعالى فيوهموا الناس أنهم ينزهون الله تعالى وهم ينفون صفة ثابتة له سبحانه وتعالى.

قوله تعالى: ﴿أَنَّ اللهَ مَعَ المُنَّقِينَ ﴾ [التوبة: ١٢٣]، ﴿إِنَّ اللهَ مَ الصَّيمِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٣]، فالمعية هنا معنوية لا ظرفية، وكأنه ﷺ خص الأمام دون غيره من الجهات [الست] (١) لأن الإنسان سائر ومسافر إلى الآخرة والمسافر إنها يطلب أمامه لا غير فكان المعنى تجده حيث ما توجهت ويممت وقصدت من أمر الدين أو الدنيا المعينة على الدين.

السادس: قوله [عليه الصلاة والسلام](١): «إذا سألت فسأل الله»:

إرشاد (٢) إلى أنه لا ينبغي أن [يسأل] (٢) غير الله عن وجل، لأن الرزق قسم [وحتم] (١) مكتوباً في اللوح المحفوظ لا يتقدم ولا يتأخر ولا يزيد ولا ينقص

<sup>=</sup> وقد وضح شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله تعالى- هذه المسائل بأفسح بيان، فقال في «التدمرية» (٣٢): «فلفظ الجهة قد يراد به شيء موجود غير الله فيكون مخلوقاً، كما إذا أريد بالجهة نفس العرش، أو نفس السهاوات.

وقد يراد به ما ليس بموجود غير الله تعالى، كما إذا أريد بالجهة ما فوق العالم. ومعلوم أن ليس في النص إثبات الفط الجهة ولا نفيه، كما فيه إثبات العلو والاستواء، والفوقية والعروج إليه ونحو ذلك. وقد علم أن ما ثم موجود إلا الخالق والمخلوق، والخالق مبين للمخلوق -سبحانه وتعالى - ليس في مخلوقاته شيء من ذاته، ولا في ذاته شيء من مخلوقاته.

فيقال لمن نفى الجهة: أتريد بالجهة إنها شيء موجود مخلوق؟ فالله ليس داخلاً في المخلوقات، أم تريد ما وراء العالم؟ فلا ريب أن الله فوق العالم مباين للمخلوقات، وكذلك يقال لمن قال الله في جهة، أتريد بذلك أن الله فوق العالم؟ أو تريد به أن الله داخل في شيء من المخلوقات؟ فإن أردت الأول فهو حق، وإن أردت الثاني فهو باطل».

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (إرشاداً).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (يسئل).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (ختم).

مضموناً بضهان الله تعالى لكل حيوان، قال تعالى: ﴿وَمَا مِن دَابَتُو فِ الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ مِن اللهُ تعالى لكل حيوان، قال تعالى: ﴿وَمَا مِن دَابَتُو فِ الْأَرْضِ إِنَّهُ لَعَقُّ مِنْكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴿ وَقِال تعالى: ﴿ وَفِ الشَّمَاءِ رِزْفَكُمُ وَمَا تُوعَدُونَ ﴿ فَوَرَبِّ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَعَقُّ مِنْكُمْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ على اللهُ الل

وقال عليه الصلاة والسلام: «إن الروح الأمين [ألقى] (٢) في روعي أنه لن تموت نفس حتى تستكمل رزقها فاتقوا الله وأجملوا في الطلب» (٣) يريد اطلبوا الحلال.

أما حديث أبي أمامة فأخرجه الطبراني في «الكبير» (٨/ ١٩٤) رقم (٧٦٩٤)، وأبو نعيم في «الحلية» (٢٦٩٠) رقم (٢٣٨٢) من طريق عُفير بن معدان عن سليم بن عامر عن أبي أمامة فذكره مرفوعاً.

وإسناده ضعيف فيه عُفير بن معدان.

وقال الهيثمي في «المجمع» (٤/ ٧٢): وفيه عفير بن معدان وهو ضعيف.

وأما حديث ابن مسعود ١٠٠٠ :

فأخرجه القضاعي في «المسند» (٢/ ١٨٥) (١٥١)، والبغوي في «شرح السنة» (١٤/ ٣٠٤) رقم (٤١١٢)، من طريق هشيم عن إسهاعيل بن أبي خالد عن زبيد اليامي عمن أخبره عن ابن مسعود فذكره.

والحديث إسناده صحيح إلا أنه منقطع لجهالة الرجل الذي لم يُسمّ.

<sup>(</sup>١) لم أجده مسنداً، وأورده المناوي في «فيض القدير» (٢/ ٥٦١) من غير نسبة.

وأخرج ابن جرير (٢٦/ ٢٦٦) رقم (٢٩١٩)، وابن أبي حاتم كما في «الدر المنثور» (٧/ ٢١٩) وهو في «المطبوع» (١٠/ ٢٦٦) رقم (١٨٦٥٩)، من طريق ابن أبي عدي عن عوف عن الحسن في قوله: ﴿ وَرَبَّ الثَمْلَةِ وَالدَّرْفِ إِنَّهُ لَمَقَّ يُتِلَ مَا أَكَمُّ مَنْطِقُونَ ﴾ [الذاربات: ٢٣]، قال بلغني أن رسول الله علي قال: «قاتل الله أقواماً أقسم لهم ربهم بنفسه فلم يصدقوه»، والحديث مرسل.

<sup>(</sup>٢) في (ب) (نفث).

<sup>(</sup>٣) ورد من حديث أبي أمامة وابن مسعود وجابر رضي .

فأي فائدة في سؤال الخلق على [هذا](١)، مع أن قلوب الخلائم كلها بيده ومصرفة عن إرادته وتحت تسخيره، وإذا كانت الأمور كلها راجعة إليه، وتعين أن لا يعتمد [في جميع الأمور إلا عليه](١).

فهو المعطي وهو المانع، لا معطي لما منع ولا مانع لما أعطى، سلم الأمر إلى مالكه فله [العلم] (٢) المحيط الواسع، واطلب المعروف منه دائماً فهو معطينا وهو المانع، له الخلق والأمر وبيده النفع والضر وهو على كل شيء قدير.

هذا؛ وقد [أمرنا]() سبحانه [وتعالى]() بالسؤال وضمن لنا الإجابة، فقال تعالى: ﴿ أَمِّن يُمِيبُ ٱلمُضْطَرَّ إِذَا تَعَالَى: ﴿ أَمِّن يُمِيبُ ٱلمُضْطَرَّ إِذَا

<sup>=</sup>وأخرجه البغوي أيضاً (١٤/ ٣٠٥ - ٣٠٥) من طريق إسماعيل عن زبيد وعبدالملك بن عمير عن ابن مسعود به.

والحديث رجاله ثقات لكنه مرسل.

وأما حديث جابر ﷺ:

فأخرجه ابن ماجه (٢١٤٤)، وابن أبي عاصم (٢٢٥) (١/ ١٨٣)، والقضاعي في «المسند» (١٠٥) (١/ ١٨٣)، والبيهقي في «الكبرى» (٥/ ٢٦٥)، كلهم من طريق ابن جريج عن أبي الزبير عن جابر فذكر نحوه.

والحديث ضعيف، فيه ابن جريج وأبي الزبير وهما مدلسان.

وأخرجه أيسضاً ابن حبان (٣٢٣٩ - ٣٢١١) (٨/ ٣٣ - ٣٣)، والبيهقي في «الكبرى» (٥/ ٣٥٠) من طريق ابن وهب عن عمرو بن الحارث عن سعيد بن أبي هلال عن محمد بن المنكدر عن جابر فذكر نحوه.

والحديث رجاله كلهم ثقات وإسناده حسن.

والحديث صححه شيخنا الألباني في «ظلال الجنة» (١/ ١٨٣).

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب). (٢) في (ب) (إلا عليه في جميع الأمور).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (الأمر). (٤) في (ب) (أمر).

دَمَاهُ ﴾ [النمىل: ٢٦]، وأثنى على الداعين فقال تعالى: ﴿ [تَدَّعُونَهُ ] (١) تَفَرُّعُا وَخُفَيَةً ﴾ [الانعام: ٢٦] ، وقال تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَيَدَّعُونَكَا رَغَبَا وَرَهَبَا ﴾ [الانباه: ٩٠]، إلى غير ذلك من الآيات.

وما أسرع ما يَملُ المخلوق ويغضب عند [أدنى] تكرر السؤال لديه، والباري تعالى يحب الملحين في الدعاء كما جاء في الحديث (٢)، وأنشد في هذا المعنى:

الله يغضب إن تركت سؤاله وبُني آدم حين يسأل يغضبُ

وبقدر ما يميل قلب العبد إلى مخلوق بَعُد عن مولاه سبحانه وتعالى واعتاض عنه من لا ينفعه ولا يضره، وما سبب ذلك والله أعلم وإلا ضعف اليقين مع النظر إلى عادات الغافلين والعوام المقلدين المقيدين [لغير](1) أصحاب التوكل واليقين.

<sup>(</sup>١) في (أ) بدل ما بين الحاصرتين (يدعون ربهم).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) أخرجه العقيلي في «المضعفاء» (٤/ ١٥٢)، وابن عدي (٧/ ١٦٤)، والبيهقي في «المشعب» (٣/ ٣٨) رقم (١١٠٩)، كلهم من طرق عن بقية بن الوليد عن يوسف بن السفر عن الأوزاعي عن الزهري عن عروة عن عائشة مرفوعاً.

والحديث إسناده موضوع، فيه يوسف بن السفر، وهو متروك.

والحديث قال شيخنا في «الإرواء» (٣/ ١٤٣) رقم (٦٧٧): «موضوع».

وأعله ابن حجر في «التلخيص الحبير» (٢/ ١٩٤) رقم (٧١٦/ ٥) بيوسف بن السفر. وقال: «وكان بقية ربم دلسه».

قلت: ما قاله الحافظ صحيح فقد أخرجه البيهقي في «الشعب» (١١٠٨) عن بقية عن الأوزاعي به. تنبيه: عزا ابن رجب الحديث في «نور الاقتباس» للترمذي، ولعله وهم في ذلك، والله تعالى أعلم. (٤) (أ) (بغير).

فنسأل الله تعالى كمال اليقين والثبات على الدين وأن يجعل اعتمادنا في كل الأمور عليه، وأن لا يلجئنا لأحد سواه إنه ولي ذلك والقادر عليه، آمين يا رب العالمين.

السابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك»، إلى آخر الحديث.

هو توكيد لما تقدم وحث على التوكل والاعتباد على رب الأرباب الكريم الوهاب، فمن أعتقد أن [لمخلوق](١) تأثيراً في الرزق أو غيره [من المخلوقات](١) فقد كفر وأشرك وخسر الدنيا والآخرة فتجارته بائرة وصفقته خاسرة، فنعوذ بالله من ذلك، ونسأله اليقين والثبات على الدين إنه أرحم الراحمين.

فائدة: قال العُزيزي [-رحمه الله تعالى-](٢): أمة على ثمانية أوجه:

أمة: جماعة؛ كقوله تعالى: ﴿ أَمَّةُ مِنَ النَّاسِ بَسْقُونَ ﴾ [القصص: ٢٣].

وأمة: أتباع الأنبياء عليهم السلام كما تقول: نحن من أمة محمد ﷺ.

وأمة: رجل جامع الخير يقتدى به؛ كقول عالى: ﴿ إِنَّا إِنَا مِيْرَا اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَتَا لِلَّهِ ﴾ [الزخرف: ٢٣]. [النحل: ١٢٠]، وأمة: دين وملة كقوله تعالى: ﴿ إِنَّا وَجَدْنًا عَالَتَهُ أَمَّاتُهُ ﴾ [الزخرف: ٢٣].

وأمة: حين وزمان؛ كقوله تعالى: ﴿إِلَا أُمَّةِ مَعْدُودَةٍ ﴾ [مود: ٨] وكقوله (٤) تعالى: ﴿وَادْكُرَ بَعْدُ أَمْنَهُ ﴾ [يوسف: ٤٥]، أي بعد حين (٥)، ومن قرأ بعد أمه وأمَّةٍ أي نسيان،

<sup>(</sup>١) في (ب) (المخلوق). (٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) مرت ترجمته، وما بين معقوفتين ساقط من (ب).

وانظر «المفردات للراغب (٣٣)، و «بصائر ذوي التمييز» للفيوز آبادي (٢/ ٧٩).

# < الحديث التاسع عشر

وأمة: قائمة، يقال: فلان حسن الأمة أي: القامة، وأمة: رجل منفرد بدينه [لا] (۱) يشركه فيه أحد، قال النبي ﷺ: «يبعث الله زيد بن عمرو بن نفيل أمة وحده (۲)، وأمة: أم، يقال: هذه أمة زيد، أي: زيد، أي: أم زيد.

(١) في (ب) (لم).

(۲) أخرجه الطبراني في «الكبير» (۸ / ۸۸) رقم (۲ ۲۹۳ ع) من طريق محمد بن عمرو بن علقمة عن أبي سلمة بن عبدالرحمن ويحيى بن عبدالرحمن بن حاطب عن أسامة بن زيد عن أبيه زيد بن حارثة فذكر حديثاً طويلاً في خروج النبي على أول مبعثه، وذكر قصة له مع زيد بن عمرو بن نفيل، وفي آخره: «يُبعث يوم القيامة أمة وحده».

والحديث إسناده حسن، وفي متنه نكارة وهي أن النبي ﷺ قال: «شاة ذبحناها لنصب كذا وكذا»، قال الذهبي في «السير» (١/ ٢٢٢): «في إسناده محمد لا يحتج به، وفي بعضه نكارة بيَّنه». قلت: فيه محمد بن عمرو وهو يهم.

وانظر «الفتح» لابن حجر (٧/ ١٤٤)، فقد دفع النكارة ببعض التأويلات، وانظر «السير» (١/ ١٣٠ - ١٣١).

وأخرج الطبراني (١/ ١٥١ - ١٥١) رقم (٣٥٠)، والطيالسي كما في «المطالب العالية» (٩/ ٣١٣ - ٣١٥)، من طريق المسعودي عن نفيل بن هشام بن سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل عن أبيه عن جده فذكر القصة مطولة.

والحديث ضعيف، في إسناده المسعودي، وقال الهيثمي في «المجمع» (٩/ ١٧): «وفيه المسعودي وقد تغير وبقية رجاله ثقات».

قلت: لكن رواه عنه عبدالله بن رجاء كما عند الطبراني، وهذا روى عنه قبل اختلاطه.

والعلة في الحديث هي من نفيل وأبيه فلم يوثقهما إلا ابن حبان.

وأخرجه أبو يعلى في «المسند» كما في «المطالب العالية» (٩/ ٣١٥) عن مجالد عن السعبي عن جابر بن عبدالله قال: سئل النبي على عن زيد بن عمرو بن نفيل فقال: «يبعث يـوم القيامة أمة وحده، بيني وبين عيسى».

وفي إسناده مجالد وهو ضعيف.

والحديث ضعفه شيخنا الألباني في تخريج «فقه السيرة» (٨٥ - ٨٦)، وانظر «التهذيب» (٢/ ٢٦).

الثامن: قوله عليه الصلاة والسلام: «رفعت الأقلام وجفت الصحف»: معناه والله أعلم: أن ذلك أمر [ثابت] (١) لا يبدل ولا ينسخ ولا يغير عما هو عليه.

<sup>(</sup>۱) في (ب) (ثالث). (۲) ساقط من (ب)، والنص في «أحكام القرآن» (٤/ ٣٠٤).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (حدثنا). (٤) ساقط من (ب). (٥) في (ب) (نون).

<sup>(</sup>٦) زيادة من (ب).

 <sup>(</sup>٧) أخرجه ابن عدي (٦/ ٢٢٧٢)، وابن عساكر كما في «المضعيفة» من طريق محمد بن وهب
الدمشقي عن الوليد بن مسلم حدثنا مالك عن سمي عن أبي صالح عن أبي هريرة فذكره.
وقال ابن عدى: «وهذا بذا الإسناد باطل منكر».

والحديث إسناده باطل، فيه محمد بن وهب بن مسلم القرشي.

قال ابن عساكر: «ذاهب الحديث» «التهذيب» (٥/ ٣٢٤).

والحديث قال شيخنا في «الضعيفة» (١٣٥٢): «باطل».

والحديث أورده القرطبي في «تفسيره» (١٨/ ١٤٦)، ولم يعقب عليه بشيء.

فائدة: الأحاديث الواردة في فضل العقل لا تثبت.

قال ابن الجوزي في «الموضوعات» (٢/ ٢١٩): «وقد رُويت في العقل أحاديث كثيرة، ليس فيها شيء يثبت».

قال القاضي [-رحمه الله تعالى-](۱): «خلق الله [تعالى] القلم الأول فكتب ما يكون في الذكر ووضعه عنده فيوق عرشه، ثم خلق القلم الثاني ليعلم به في الأرض، وقال: والأقلام في الأصل ثلاثة، القلم الأول وذكر الأول، والقلم الثاني ما جعل الله [بأيدي](۱) الملائكة يكتبون بها المقادير والكوائن والأعمال وذلك قوله تعالى: ﴿كِرَامًا كَيْبِينَ ﴾ [الانفطار: ١١] خلق لهم الأقلام وعلمهم الكتاب بها، القلم الثالث أقلام الناس جعلها الله تعالى بأيديهم يكتبون بها كلامهم»، انتهى.

فإن قلت: مَن أول [من] وضع الخط؟، قلت: الخط ليس بموضوع وإنها هو منقول وقد روي عن كعب: «إن أول من كتب الكتاب العربي والسرياني والمسند، وهو الكتاب حمير بن آدم المنتظم ووضعها في الطين وطبخها فلها أصاب الأرض [الغرق وانجلا] وخلق الله بعد ذلك من خلق ووجدت كل أمة كتابها فأصاب اسهاعيل كتاب العرب».

وروي عن ابن عباس: «أن أول من وضع الكتاب العربي إسهاعيل على لفظه ومنطقه كتاباً واحداً مثل الموصول ففرقه ولده من بعده».

وروي عن عروة: «إن أول من وضعه أبو جاد وهوز وحطي وكلمن وصعفص وقرشت، وأسند إلى ابن عمر (٥٠).

<sup>(</sup>۱) زيادة من (ب). (۲) في (ب) (تعالى). (٣) في (ب) (في).

<sup>(</sup>٣) (أ) (ما)!(٥) في (ب) (العروق والخلا).

<sup>(</sup>٥) انظر «مجموع الفتاوى» لشيخ الإسلام (٣/ ٣٨٦).

قال القاضي: "وهذه كلها روايات ضعيفة، ليس لها أصل يعتمد عليه [بها] (۱) وزيّف قول ابن الكلبي: أول من وضع الخط نفر من طيء فساروا إلى مكة [فتعلم] (۱) منهم جماعة ثم أتوا الأنبار فتعلم منهم نفر ثم أتوا [الحيرة] (۱) وعلموه جماعة، قال: وابن الكلبي لا يوثق بنقله، ولا يصح ما ذكره من طريق يعول عليه أن الله [تعالى] (۱) علم الخط بالعربية ونقله الكافة [عن الكافة] (۱) حتى انتهى إلى العرب من غيرها من الأمم فيمكن أن يقال: إن أول ما نقل الخط إلى بلاد العرب فلان، فأما أن يقال أول من وضع الخط فلان، والله أعلم».

التاسع: قوله عليه الصلاة والسلام: «وإن النصر مع الصبر» معناه:

أن الصبر يكون سبباً للنصر، قال [الله] (١) تعالى: ﴿ وَلَهِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّكَ بِدِينَ ﴾ [النحل: ١٢٦]، ومن جمله [الخير النصر] (١).

والظاهر أن الغالب عمن انتصر لنفسه عدم النصر، ومن صبر ورضي [بعلم] (٨) الله تعالى وطلب النصر من الله عز وجل، [والمعهود] (٩) من كرمه وإحسانه أنه ينصره ويؤيده، وقد رأينا ذلك عياناً.

وقوله عليه الصلاة والسلام: «وإن الفرج مع الكرب»:

أي: لا يدوم الكرب على أحد ولا بد عقباه من الفرج.

| (١) ساقط من(ب).            | (٢) في (ب) (نقله).    | (٣) في (ب) (إلى الحيرة). |
|----------------------------|-----------------------|--------------------------|
| (٤) زيادة من (ب).          | (٥) في (ب) (فالكافة). | (٦) زيادة من (ب).        |
| (٧) في (ب) (النصر الخبير). | (٨) في (ب) (يعلم).    | (٩) في (ب) (فالمعهود).   |

فيحسن بالعبدأن يكون صابراً محتسباً راجياً وقوع الفرج مما نزل به حَسنُ الظن بمولاه في جميع أموره فإنه تعالى أرحم بالعبد من أمه و أبيه، ألا ترى قوله تعالى: ﴿وَهُو الرَّحِينَ ﴾ [يوسف: ٦٤]، والوالدان من الراحمين.

العاشر: قوله عليه الصلاة والسلام: «وإن مع العسر يسراً»:

مصداقه قول ه تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَ ٱلْمُسَرِيْتُوا ﴾ [الشرح:٥-٦] (١) ، فذكر اليسر مرتين والعسر مرة واحدة لأن الألف واللام في العسر الثاني عهدية [للألف واللام] (١) التي قبلها [ولذلك] (١) قال عليه الناي علي عسر يسرين (١) وقال الثعلبي في «تفسيره»: قال العتبي: ركبت ذات يـوم في البادية [وإذا بحالة من الغم] (٥) فألقي في روعي بيت من الشعر فقلت:

# أرى الموت لمن أصبح مغموماً له أروح

<sup>(</sup>١) وقع في (أ) (إن مع العسر يسرا).

<sup>(</sup>٢) زيادة في (ب) (هي الألف واللام)، وقال ابن كثير (١٤/ ٣٩٢): «فالعسر الأول عين الشاني، واليُسر مقدر».

<sup>(</sup>٣) في (ب) (وكذلك).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير (٣٠/ ٢٧٩)، والبيهقي في «الشعب» (٧/ ٢٠٦) رقـم (١٠٠١٣)، والحاكم (٢/ ٥٢٨)، كلهم من طريق معمر عن أيوب عن الحسن فذكره مرسلاً.

والحديث ضعيف لإرساله.

وقال ابن حجر في «الكاف الشافي» (٣١٩): «ويروى مرفوعاً»، وذكر له طريقاً عن جابر عنه ابن مردويه وقال: «وإسناده ضعيف».

قلت: والصواب وقفه على الحسن كما عند ابن أبي حاتم في «التفسير» (١٠/ ٣٤٤٦).

<sup>(</sup>٥) عليه طمس في (أ)، واستدركته من (ب).

فلما جن الليل سمعت هاتفاً يهتف [من](١) الهواء:

ألا يأيها الموء اللذي ألسهَمُّ به بَرَّح

وقد أنشد بيتاً لم يزل في [ذكره](٢) يُسنح:

إذا اشتدت بـك العـسرى ففكـر في ألم نـشرح

فعسسر بين يسسرين إذا ذكرته فافرح

فإن العسر مقرون بيسرين فبلا [تترح] (٣)

قال: فحفظت الأبيات (١) ففرج الله عني.

هذا هو القول الصحيح وإن كان بعض الناس قال: المعنى [ف] أن مع العسر يسراً في الدنيا، وإن مع العسر يسراً في الآخرة، وهذا خلاف الحديث المتقدم، أعني قوله على: «لن يغلب عسر يسرين»، [وهو] أثر في «الموطأ» (٧) عن عمر في في وسالته إلى أبي عبيده بن الجراح في .

سؤال وتنبيه: إن قلت كيف الجمع بين قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ اللَّهُ مَرَوَلا يُرِيدُ اللهُ يَكُمُ اللَّهُ مَرَوَلا يُرِيدُهُ وَلا يقع إجماعاً من أهل السنة فدل

<sup>(</sup>١) في (ب) (في). (٢) في (ب) (فكرة).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (تبرح)، والعتبي هو محمد بن أحمد بن عبدالعزيز بن عتبة بن حميد بن عتبة بن أبي سفيان ابن حرب الأموي.

مات سنة ٢٥٥هـ -رحمه الله تعالى-.

ترجمته في «ترتيب المدارك» للقاضي عياض (٣/ ١٤٤)، و «السير» (١٢/ ٣٣٥).

<sup>(</sup>٤) في (ب) زيادة (وقال).(٥) زيادة من (ب).

 <sup>(</sup>٦) في (ب) (وهذا).
 (٧) «الموطأ» رقم (٩٣٤).

على عدم وقوع العسر ضرورة كونه [تعالى] (١) لم يرده، وقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْمُسْرِيُسُرُ اللهِ تعالى إِنَّ مَ ٱلْمُسْرِيُسُرُ اللهِ تعالى إِنَّ مَ ٱلْمُسْرِيُسُرُ اللهِ تعالى وقوع العسر، وكلام الله تعالى لا تناقض فيه ولا اختلاف ﴿ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ ٱخْذِلَا فَا صَالَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

#### قلت: الجواب وبالله التوفيق:

أن المراد بالعسر في الآية الأولى غير المراد في الثانية، والمراد في الأولى العسر في الأحكام لا غير، يبينه قوله تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللهِ نَقْسَا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة:٢٨٦]، ﴿وَمَا جَعَلَ مَلَيَكُمْ فِي اللَّهِ مِنْ عَرَجٍ ﴾ [الحج: ٧٨] وقوله عليه الصلاة والسلام: «بعثت بالحنيفية السمحة» (١) مع أن صدر الآية يدل على ذلك وهو قوله تعالى: ﴿فَمَن كَاكِ مِنكُم مَرْيِعِثُ الْوَعَلَى سَفَرِ فَوِلَهُ أَيْنَ أَيّادٍ أُفَرَ ﴾ [البقرة: ١٨٤] (١)، وأما الآية الثانية فالمراد بالعسر في الأرزاق والأكساب دون الأحكام، والله أعلم فاشدد يدك عليها (١)؛ مسألة [وهي] (٥) من المستجادات وربك الفتاح العليم.

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب). (٢) تقدم تخريجه (٣) وقع في (أ) (وَمَنْ كان منكم..).

 <sup>(</sup>٤) ولا بد من الإشارة هنا إلى مسألة ذكرها المصنف --رحمه الله تعالى - ونقــل فيهــا الإجمــاع، وهــي
 مسألة (الإرادة) هل تقع أم لا؟ واستند بذلك إلى الآية ١٨٥ من سورة البقرة.

ويجب أن يعلم أن الإرادة نوعان، إرادة كونية وإرادة شرعية.

فالإرادة الكونية: تقع ولا يلزم أن يحبها الله، فالله أراد وقوع الزنا كوناً لا شرعاً، ولا يلزم أن يحبه بل نهى عنه سبحانه وتعالى، وبَيَّن أنه فاحشة.

والإرادة الشرعية: لا يلزم وقوعها، وإذا وقعت فيحبها الله تعالى.

فها أراده كوناً لا يلزم محبته له، وما أراده شرعاً يجبه ويرضى عن فاعله.

وانظر «شفاء العليل» (١٠٩ وما بعده)، و(٥٧٨).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (فهي).

الحادي عشر: قوله عليه الصلاة والسلام: «تَعَرَّف إلى الله في الرخاء يعرفك في الشدة»:

كأن المراد بتعرفه إليه، تَقَرَّب إليه بأنواع الطاعات ومحاسن العبادات، وتحبَّب إليه بذلك فتكون متصفاً عنده بذلك معروفاً به ويكون على هذا يعرفك في الشدة يُسَهِّل [عليك](١) الشدائد ويُفَرِّج عنك همومك وغمومك بها سلف من تقربك إليه بطاعاتك في الرخاء.

ويجوز أن يكون ذلك على حذف مضاف أي تَعَرَّف إلى ملائكته في [الرخاء] (١) بإظهار العبادات والتزام الطاعات [يعرفك] (٢) في حال شدتك وطلبك الفرج من الله تعالى والمعونات [فيكون] (٢) لك عند الله [تعالى] (١) [شفاعات] (٤).

ويدل على هذا أن في بعض الأحاديث ما معناه: «وإن العبدإذا كان له دعاء في الرخاء فدعا في حال الشدة، قالت الملائكة: ربنا هذا صوت [عبدك] (م) نعرفه، وإذا لم يكن له دعاء في الرخاء فدعا في الشدة قالت الملائكة: ربنا هذا صوت لم نعرفه»، أو نحو هذا أو قريباً منه (۱).

وإلا فالباري تعالى يعلم الأشياء على ما هي عليه جملةً وتفصيلاً، والله سبحانه [وتعالى أعلم](١).

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب). (٢) في (ب) (تعرفك).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (فتكون). (٤) في (ب) (شافعات).

<sup>(</sup>٥) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٦) لم أجده مرفوعاً، وورد مثله عن صالح المري عند الدنيوري في «المجالسة» (٢٧٣٦)، وإسناده ضعيف جداً، داود بن المحرَّر متروك.

وذكر نحوه ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (١/ ٤٧٥) عن سلمان ﷺ.

#### الحديث المويخ عشرين

عن [أبي مسعود] عقبة (١) بن عمرو الأنصاري البدري على قال: قال رسول الله على: «إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى: إذا لم تستحي فاصنع ما شئت»، رواه البخاري (١).

# التعريف":

عقبة بن عمرو بن أسيرة، قال «صاحب الكهال» (٤): بفتح الألف وكسر السين ابن حدارة بن عوف بن الحارث ين الخزرج، كذا نسبه ابن الكلبي وابن سعد، وتابعها ابن عبدالبر، وقال فيها حكاه عن الرشاطي (٥): أسيرة بن عسيرة (١) بضم أولهما وفتح ثانيهما، قال: ويقال: أسيرة يسيرة، ومن قال فيه بالنون فقد صحّف.

وعن ابن إسحاق وابن عبدالبر في يُسيرة بياء مضمومة.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) البخاري رقم (٣٤٨٣) و(٣٤٨٤) و(٦١٢٠).

<sup>(</sup>٣) انظر ترجمته في «الاستيعاب» (١٨٩٥)، و«طبقات ابن سعد» (٦/ ٩٤)، و«السير» (٦/ ٩٤).

<sup>(</sup>٤) هو الإمام الكبير المزي صاحب كتاب «تهذيب الكمال في أسماء الرجال».

 <sup>(</sup>٥) هو الإمام النسَّابة أبو محمد عبدالله بن علي بن عبدالله بن علي بن أحمد اللخمي الأندلسي الرّشاطي.
 ولد سنة ٢٦٦هـ، ومات سنة ٧٤٢هـ – رحمه الله تعالى – .

ترجمته في «وفيات الأعيان» (٣/ ١٠٦)، و «تذكرة الحفاظ» (١/ ٦٩)، و «نفح الطيب» (٦/ ٢٢٠). و وفيات الأعياس الأزهار في أنساب رواة الآثار»».

وانظر «كشف الظنون» (١/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٦) في (ب) (عُميرة).

وقال ابن عبدالبر فيها حكاه عن الرشاطي وابن الأثير: خدارة بخاء مضمومة، وقال [أيضاً](١): «جدارة بجيم مكسورة، [و](٢) قال الرشاطي وذكر ابن أبي خيثمة مثله، وهو الصواب يعني قول الدارقطني.

وقال الحافظ أبو الحسن علي بن المفضل (٣) المقدسي: وخدارة وخدرة أخوان فأبو مسعود خداري وأبو سعيد خدري، ونص عليه «صاحب الكمال» جِدارة بكسر الجيم، وأسقط بين عوف والخزرج حارثاً.

يكنى أبا مسعود وهو مشهور (1) بكنيته، سكن بدراً فنُسب إليها، واختلف في شهوده بدراً مع النبي على فالجمهور [على] (٢) أنه لم يشهدها وإنها نزلها وهو الأصح عندهم، وذهب بعضهم إلى أنه شهدها منهم البخاري ومسلم وذكره البخاري في البدريين، شهد أبو مسعود (٥) هذا العقبة مع السبعين (٦) وكان أصغرهم، وقيل إنَّ جابراً كان أصغرهم.

وشهد أبو مسعود أحداً وما بعدها من المشاهد ونزل الكوفة وابتنى بها داراً وتوفي في المدينة، وقيل: بالكوفة سنة إحدى أو اثنتين وأربعين، وقيل: في آخر خلافة معاوية، وقيل: في خلافة علي [ المحلقة على المحلقة على المحلقة على المحلقة على المحلقة على المحلقة بعد الستين، وقيل: سنة إحدى وثلاثين، والقولان الأخيران ضعيفان.

روي له عن رسول الله ﷺ مائة حديث وحديثان، له منها في «الصحيحين» سبعة عشر حديثاً، اتفقا على تسعة أحاديث، وللبخاري حديث واحد ولمسلم سبعة.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب). (٢) زيادة من (ب). (٣) في (ب) (الفضل).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (المشهور). (٥) في (ب) (أبو سعيد). (٦) في (ب) (سبعين).

روى عنه عبدالله بن زيد الخطمي وأبو بكر بن عبدالرحمن بن الحارث بن هشام وعلقمة بن قيس وعبدالرحمن بن يزيد النخعي وقيس بن أبي شريك بن طارق وغيرهم، روى له الجهاعة عليها الله المحاعة المحالة المح

#### الشرح:

قال «صاحب الإفصاح» فيها حكى عنه ابن فرج (١): «يعني من كلام النبوة الأولى أن الحياء لم يزل ممدوحاً ومأموراً به لم ينسخ في شرع».

وقوله: «إذا لم تستحي فاصنع ما شئت» له ثلاثة أوجه:

الذم لترك الحياء: ولم يُرد بقوله: «اصنع ما شئت» الأمر بذلك ولكنه بمعنى الخبر كقوله (٢٠) عليه والكنية المعنى الخبر كقوله (٢٠) عليه (١٠).

والثاني: أنه وعيد على ترك الحياء، والمعنى إذا لم تستحي فافعل ما تريد، فتجازى كقوله عز وجل: ﴿ أَمْمَلُوا مَا شِئْمُ ﴾ [فصلت:٤٠].

والثالث (٥٠): أن المعنى: ما لم تستحي منه إذا ظهر فافعله وهو في معنى قوله: «والإثم حزاز القلوب» (٦٠).

<sup>(</sup>١) لم أجده ضمن المطبوع من «الإفصاح». (٢) في (ب) (لقوله).

<sup>(</sup>٣) هو طرف حديث متواتر مشهور: «من كذب عليَّ متعمداً فليتبـوء مقعـده مـن النـار»، أخرجـه البخاري (١٢٩١)، ومسلم (٤).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (أبي عبيدة)، والننص في «غريب الحديث» (١/ ٣٩١)، وزاد ابن رجب في «جامع العلوم» (١/ ٤٩٨) «ابن قتيبة، ومحمد بن نصر المروزي».

ونص كلام ابن نصر المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (٣٦٦).

<sup>(</sup>٥) وهو اختيار النووي في «شرح الأربعين» (ص ٥٦).

<sup>(</sup>٦) ورد مرفوعاً وموقوفاً.

أما المرفوع فأخرجه البيهقي في «الشعب» (٣٦٧/٤) (٣٣٤)، من طريق سعيد بن منصور عن

قلت: ولا شك (۱) أن الحياء من الخصال [الحميدة] (۱) الشريفة والصفات المنيفة كيف وقد قال على الحياء خير كله (۱) «الحياء لا يأتي إلا بخير (۱) لكن لا ينبغي أن يغلبه الحياء حتى يستحي فيها يضره من أمر دينه وأمر دنياه، أما أمر الدين فمثل أن يؤدي به الحياء إلى ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ونحو ذلك، وأما أمر الدنيا فمثل من يأتيه من يطلب منه قرضاً مثلاً وهو يعلم سوء معاملته أو يستعير منه دابة يعلم أنه لا يرفق فيها بل يجهدها ونحو ذلك، فمنعه (۱) الحياء من حرمانه فهذا الحياء ليس بمحمود.

ومن الحياء غير المحمود الحياء في العلم حتى يـؤدي بـه ذلـك [إلى] أن يـشكل عليه مسألة مهمة في الدين فيؤدي به الحياء إلى ترك السؤال عنها، فهذا أيضاً مذموم، وقد مدحت عائشة [أم المؤمنين] (١) وقد مدحت عائشة [أم المؤمنين] (١) وقد مدحت عائشة المؤمنين) المناها في المناه المؤمنين المناها في المناه المناها في المناها

<sup>-</sup>سفيان عن منصور عن محمد بن عبدالرحمن بن يزيد عن أبيه عن ابن مسعود، فذكره.

وأخرجه الطبراني في «الكبير» (٨٩٤٧) (٦/ ١٦٣)، من طريق زائدة عـن منـصور عـن محمـد، فوقفه على ابن مسعود.

قال الهيثمي في «المجمع» (١/ ١٧٦): «رواه الطبراني كله بأسانيد رجالها ثقات».

أما الموقوف فأخرجه البيهقي في «الشعب» (٧٢٧٧) (٥/ ٤٥٨)، من طريق وائل عنه.

والحديث ذكره ابن الأثير في «النهاية» (١/٣٦٣)، وأبو عبيد في «الغريبين» (٢/ ٤٣٢).

<sup>(</sup>١) في (ب) (يُشك).

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٣٧) من حديث عمران بن حصين على الم

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٦١١٧)، ومسلم (٣٧) من حديث عمران بن حُصين ﷺ.

<sup>(</sup>٥) في (ب) (فيمنعه).

<sup>(</sup>٦) ساقط من (ب).

الأنصار لم يمنعهن الحياء أن يسألن عن أمر دينهن (()، وقالت أم سليم [ الشيخة] (()): يا رسول الله؛ إن الله لا يستحي من الحق، المرأة ترى ما يرى النائم، الحديث (())، وفي بعض الأحاديث: (إن ديننا هذا لا يصلح لمستحي ولا متكبر) ().

فيحمل على الحياء المذموم كما تقدم لا مطلق الحياء كيف وقد جاء أنه على الحياء المناء كيف وقد جاء أنه على «كان أشد حياء من البكر في خدرها» (٥)، في «الصحيح»: «إن الإيمان بضع وسبعون شعبة، والحياء شعبة من الإيمان» (١)، وإن كان المراد بالإيمان هنا الأعمال على ما قيل.

قالوا: والحِياء انقباض وحشمة يجدها الإنسان من نفسه عندما يُطَّلع منه على ما يستقبح ويذم عليه، وأصله غريزي في الفطرة ومنه [يكتسب] (٧) الإنسان.

وهذا المكتسب هو الذي جعله الشرع من الإيهان، وهو الذي يكلف به، وأما الغريزي فلا يكلف به إذ ليس من كسبنا ولا في وسعنا ولم يكلف الله نفساً إلا وسعها، غير أن هذا الغريزي يحمل على المكتسب ويعين عليه، ولذلك قال عليه الصلاة والسلام: «الحياء لا يأتى إلا بخير» و«الحياء خير كله».

<sup>(</sup>١) جزء من حديث طويل أخرجه مسلم (٣٣٢/ ٦١).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٣١٠).

<sup>(</sup>٤) قال المناوي في «الفيض» (٢/ ٤٠٤): «ومنه الحياء في العلم المانع للسؤال، ومن ثـم ورد في حبر «إن ديننا هذا لا يصلح لمستحي - أي حياء مذموماً» عن ابن عمر بن الخطاب وضعفه المنذري».

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٣٥٦٢)، وسلم (٢٣٢٠) من حديث عائشة ١٠٠٠ .

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (٩)، ومسلم (٣٥) من حديث أبي هريرة ﴿ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ ا

<sup>(</sup>٧) في (ب) (مكتسب).

## الحديث الموفي عشرين

وأول الحياء وأولاه الحياء من الله تعالى، وهو: أن لا يراك حيث نهاك، وذلك لا يكون إلا عن معرفة كاملة ومراقبة له حاصلة وهي المعبَّر عنها بقوله: «أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك»، قاله «صاحب المفهم» (١) – رحمه الله تعالى – .

وروى الترمذي من حديث ابن مسعود أنه: قال عليه الصلاة والسلام: «استحيوا من الله حق الحياء»، قالوا: إنا لنستحي والحمد لله، فقال: «ليس ذلك؛ ولكن الاستحياء من الله تعالى حق الحياء: أن تحفظ الرأس وما حوى، والبطن وما وعى، وأن تذكر الموت والبلى، فمن فعل ذلك فقد استحى من الله حق الحياء» (٢).

أما حديث ابن مسعود:

أخرجه أحمد (١/ ٤٠٨)، والترمذي (٢٤٥٨)، وابن أبي شيبة في «المصنف»، (٩٩ /٧) رقم (٣٤٣٠٩)، وأبو يعلى في «المسند» (٥٢٠٥) (٥/ ٣٩)، والبيهقي في «المسعب» (٧٧٣٠) و (٢٠٥٦)، والحاكم (٤/ ٣٢٣) كلهم من طرق عن الصباح بن محمد عن مرة الهمداني عن ابن مسعود فذكره مرفوعاً.

والحديث إسناده ضعيف، فيه الصباح بن محمد البجلي الأحمسي.

قال العقيلي: «في حديثه وهم يرفع الموقوف»، وقال ابن حبان: «وكان ممن يروي الموضوعات عن الثقات»، «التهذيب» (٢/ ٤٣).

وأخرجه الطبراني في «الكبير» (١٠/ ١٨٨) (١٠٢٩) عن أبي عبيدة عن ابن مسعود.

وإسناده ضعيف أبو عبيدة لم يسمع من ابن مسعود.

#### وأما حديث عائشة ﴿ الله علي :

فأخرجه الطبراني في «الأوسط» (٧ ٢٢٦) (٧/ ٢٢٦)، وإسناده ضعيف فيه إبراهيم بن إسهاعيل بن أبي حبيبة الأشهلي.

قال ابن معين: «ليس بشيء»، وقال البخاري: «منكر الحـديث»، وقــال الـدارقطني: «مــتروك»، «التهذيب» (١/ ٧٠).

وقال الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ٢٨٤): «وهو متروك».

والحديث حسنه شيخنا الألباني في «المشكاة» (١٦٠٨).

<sup>(</sup>١) انظر «المفهم» (١/ ٢١٨)، وانظر «جامع العلوم والحكم» لابن رجب (١/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>٢) ورد من حديث ابن مسعود وعائشة ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

قال «صاحب المفهم»: «وأهل المعرفة في هذا الحياء منقسمون كما أنهم في أموالهم متفاوتون، وقد كان النبي على جُمع له كمال نوعي الحياء فكان في الحياء الغريزي أشد حياء من العذراء في خدرها، ومن حاله الكسبي في ذروتها، والله سبّحانه الموفق» (۱).



<sup>(</sup>١) في هامش (أ): (وفي رواية وفي الكسبي واصلاً إلى أعلى غايته).

رَفْعُ معبس (الرَّحِيُّ الْلِخِثْنِيَّ (سِلنتر) (النِّر) (الفِروفِ www.moswarat.com رقغ مور ((رتام) (المجتَّزيَّ (مُسلِّلِي (الإنووكِ www.moswarat.com

### الحديث الحادى والعشرون

### الحديث الحادي والعشرون

عن أبي عمرو وقيل أبي عمرة سفيان بن عبدالله والله على قال:

قلت: يا رسول الله؛ قل لي في الإسلام قولاً لا أسأل عنه أحداً غيرك، قال: «قل آمنت بالله ثم استقم»، رواه مسلم (١).

### التعريف":

سفيان بن عبدالله بن [أبي ربيعة] بن الحارث الثقفي، وقيل: ابن عبدالله بن خُطيط له صحابة وسماع من النبي ﷺ.

[يكنى أبا عمرو وقيل أبو عمرة معدود في أهل الطائف](؟)، وكان عاملاً [﴿ عليها.

روى عنه عروة بن الزبير وابنه هشام، روى له مسلم حديثاً واحداً وروى لـه الترمذي وابن ماجه والنسائي.

### الشرح:

قوله: «قل لي في الإسلام» يعني: في دين الإسلام وشريعته.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٣٨)

<sup>(</sup>٢) «الطبقات» (٦/ ٥٢)، و «الاستيعاب» (٩٦٠).

<sup>(</sup>٣) في (الاستيعاب» (بن ربيعة).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (معدود في أهل الطائف، يكني أبا عمرو وقيل: أبو عمرة).

<sup>(</sup>٥) زيادة من (ب).

وقوله: «قولاً لا أسأل عنه أحداً غيرك» أي: علمني قولاً جامعاً لمعاني الدين واضحاً غير محتاج إلى تفسير أحد غيرك، ألتزمه وأكتفي به.

قال «صاحب المفهم» (۱): وهذا [نحواً مها] (۲) قال الآخر: «علمني شيئاً أعيش به في الناس لا تكثر عَلَيَّ فأنسى، فقال: «لا تغضب» (۲)، وهذا الجواب وجوابه الآخر بقوله: «قل: آمنت بالله؛ ثم استقم»، دليل على أنه [ه] (۱) على أوتي جوامع الكلم واختُصر له القول اختصاراً، كها قاله على غبراً بذلك عن نفسه (۱) فإنه على جمع لهذا السائل في هاتين الكلمتين معاني الإسلام والإيهان كلها، فإنه أمره أن يجدد [إيهانه] (۱) متذكراً بقلبه وذاكراً بلسانه، ومعنى (۷) هذا: استحضار تفصيل معاني الإيهان الشرعي بقلبه التي جاءت في حديث جبريل [الناها] (۸).

وأمره بالاستقامة على أعمال الطاعات والانتهاء عن جميع المخالفات إذ لا [تأتي] (٩) الاستقامة مع شيء من الاعوجاج فإنها ضده، وكأن هذا القول [منتزع] (٨) من قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّ اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدَعُوا ﴾ [فصلت: ٣٠]، الآية،

<sup>(</sup>٢) في (ب) (نحو ما).

<sup>(</sup>۱) انظر «المفهم» (۱/ ۲۲۱).

<sup>(</sup>٤) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) مر تخريج الحديث وانظر «الفهارس».

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (٥٢٣) من حديث أبي هريرة و قل قال: أن رسول الله قل قال: «فُضلت على الأنبياء بست: أعطيت جوامع الكلم، ونصرت بالرعب، وأحلت لي الغنائم، وجعلت لي الأرض طهوراً ومسجداً، وأرسلت إلى الخلق كافة، وخُتم بي النبيون».

<sup>(</sup>٦) في (ب) (إيماناً).

<sup>(</sup>٧) في (ب) (ومقتضى)، وفي «المفهم» (ويقتضى).

<sup>(</sup>٨) زيادة من (ب). (٩) في (ب) (تتأتي).

## الحديث الحادي والعشرون

آمنوا بالله ووحدوه (۱) ثم استقاموا على ذلك وعلى طاعته إلى أن تُوفُوا عليها كما قال [عمر بن الخطاب] (۱) والله على طاعته؛ ولم يروغوا روغان الثعالب، وتلخيصه: اعتدلوا على طاعة الله عقداً وقولاً وفعلاً، وداموا على ذلك»، انتهى.

قال الأستاذ أبو القاسم القشيري [-رحمه الله تعالى-](٢): «الاستقامة درجةٌ بها كمال الأمور وتمامها، وبوجودها حصول الخيرات ونظامها، ومن لم يكن مستقياً في حاله ضاع سعيه وخاب جِده»(١).

قلت: ولا أجمع عندي للاستقامة مما قاله «صاحب المفهم» آنفاً وهو: الاعتدال على طاعة الله تعالى عقداً وقولاً وفعلاً، فشمل ذلك العقائد والأعهال الفرعية والقولية والفعلية، وهذا كاف في تعريف الاستقامة لا ممكن عندي أن تُعرف بأكثر من ذلك، وكل ما قيل فيها راجع إليه إن شاء الله تعالى، فنسأل الله تعالى الاستقامة إلى المات، آمين (٥٠).

<sup>(</sup>١) في (ب) (وحده).

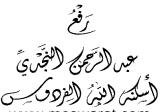
<sup>(</sup>٢) في (ب) (علي) والأثر أخرجه ابن جرير (٢٤/ ١٤٢) رقم (٢٣٠٥٨).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) انظر «مدارج السالكين» لابن القيم (٢/ ٧٩ - ٥٥).

<sup>(</sup>٥) قال ابن القيم في «مدارج السالكين» (٢/ ٧٩): «وسمعت شيخ الإسلام ابن تيمية -قـدس الله روحه- يقول: استقاموا على محبته وعبوديته، لم يلتفتوا عنه يمنة ولا يسرة».

وقال ابن رجب في «جامع العلوم» (١/ ٥١٠): «والاستقامة هيي: سلوك البصراط المستقيم، وهو الدين القيم من غير تعريج عنه يمنة ولا يسرة، ويشمل ذلك فعل الطاعات كلها، الظاهرة والباطنة، وترك المنهيات كلها كذلك».



www moswarat com

### الحديث الثاني والعشرون

عن أبي عبدالله جابر بن عبدالله الأنصاري:

أن رجلاً سأل رسول الله ﷺ فقال: أرأيت إذا (١) صليت المكتوبات، وصمت رمضان، وأحللت الحلال، وحرمت الحرام، ولم أزد على ذلك شيئاً؛ [أ] (١) أدخل الجنة؟، قال: «نعم»، رواه مسلم (١).

# التعريض (؛):

جابر بن عبدالله بن عمرو بن حرام (٥) بن عمرو بن سواد بن سلمة، ويقال: ابن حرام بن ثعلبة بن حرام بن كعب بن غنم بن كعب بن سلمة بن سعد بن علي ابن أسد بن سارة بن تزيد بالمثناة فوق بن جثم بن الخزرج الأنصاري السَلَمي بفتح السين واللام.

يكنى أبا عبدالله، ويقال: أبو عبدالرحمن، ويقال: أبو محمد المدني، وأمه أنيسة بنت غنمة بن عدي (٢) بن سنان، أسلمت وبايعت، ذكرها ابن سعد في النساء (٧) الصحابيات.

قَدَم جابر الشام ومصر وكان من سكان المدينة، وأبوه عبدالله عقبي بدري أُحُدي، وشهد جابر العقبة الثانية مع أبيه صغيراً ولم يشهد الأولى، وذكره بعضهم في

في (ب) (إن)
 زيادة من (ب).
 أخرجه مسلم (١٥).

<sup>(</sup>٤) انظر ترجمته في «الاستيعاب» (٢٩٦)، و «أسد الغابة» (١/ ٢٥٦)، و «السير» (٣/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (حزام). (٦) في (ب) (غذي).

<sup>(</sup>٧) في (ب) (أنساب)، وانظر «الطبقات» (٨/ ٣٠٠).

# > الحديث الثاني والعشرون

البدريين ولا يصح لأنه روي عنه أنه قال: لم أشهد بدراً ولا أحداً، منعني أبي فلما قُتل أبي لم أتخلف عن رسول الله ﷺ في غزوة قط، أخرجه مسلم في «صحيحه».

وذكر البخاري أنه كان ينقل الماء يوم بدر، فيُحتمل أنه كان شهدها وهو صغير بحيث أنه لم يعد من البدريين، ويكون ذلك جمعاً بين القولين.

وذكر ابن الكلبي أنه شهد أُحداً ولعله كالأول.

وروى عنه [ابن] (۱) الزبير أنه قال: غزا رسول الله ﷺ بنفسه إحدى وعشرين غزوة وشهدت معه تسع عشرة غزوة، فيُحتمل أنه يحتسب ببدر وأُحد لأنه لم يحضرها أو لكونه صغيراً، والله أعلم.

وكان من الحفاظ المكثرين في الرواية وممن طال عمره حتى اتسع الأخذ عنـه، وعمَّر في آخر عمره، ومات وهو ابن أربع وتسعين سنة.

واختلف في وفاته، فقيل: في سنة ثلاث وسبعين، وقيل: ثمان وستين بالمدينة وصلى عليه أبان بن عثمان بن عفان وهو يومئذ أميرها.

ويقال: إنه آخر من مات بالمدينة من الصحابة ﴿ الْجَعِينِ ] (٢).

وروي له عن رسول الله ﷺ ألف حديث وأربعين حديثاً، أخرجا لـ مائتي حديثاً وعشرة أحاديث اتفقا منها على ثمانية وخمسين وانفرد البخاري بستة وعشرين ومسلم بهائة وستة عشر.

| (٢) ساقط من (ب). | (١) زيادة من (ب). |
|------------------|-------------------|

وروى عن أبي بكر وعمر وعلي وأبى عبيدة بن الجراح ومعاذ بن جبل وخالد ابن الوليد وأبي هريرة، روى عنه أبو سلمة عبدالله بن عبدالرحمن بن عوف، وأبو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب ومحمد بن المنكدر وعطاء ابن أبي رباح وخلق سواهم، روى له الجماعة.

#### ثم الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: هذا الرجل السائل هو النعمان بن قَوْقِلُ بقافين ومفتوحتين بينهما واو ساكنه وآخره لام، ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ

الثاني: قال «صاحب المفهم» (۱): «هذا السائل إنها سأل النبي ﷺ عن دخول مَن فعل ما يجب عليه فعله وانتهى عها حَرَّم عليه؛ الجنة، فأجابه بنعم، ولم يذكر في هذا الحديث شيئاً من التطوعات على الجملة، وهذا يدل على جواز ترك التطوعات على الجملة، لكن من تركها ولم يعمل شيئاً منها فقد فوَّت على نفسه ربحاً عظيماً وثواباً جسيماً ومن داوم على ترك شيء من السنن كان ذلك نقصاً من دينه، وقدحاً في عدالته، فإن كان تركه تهاوناً بها ورغبة عنها كان فسقاً فيستحق به ذماً.

وقال علماؤنا: لو أن أهل بلدة تواطؤا على ترك سنة لقوتلوا عليها حتى يرجعوا ولقد كان صدر الصحابة والمنتقضين ومن بعدهم يثابرون على فعل السنن والفضائل؛ مثابرتهم على الفرائض ولم يكونوا يفرقون بينها في اغتنام ثوابها، وإنها احتاج أئمة الفقهاء إلى ذكر الفرق لما يترتب عليه من وجوب الإعادة وتركها

<sup>(</sup>۱) انظر «المفهم» (۱/ ۱۶۲).

وخوف العقاب على [الترك](١)، ونفيه إن حصل ترك ما بوجه ما، وإنها ترك النبي على تنبيه على السنن والفضائل تسهيلاً وتيسيراً لقرب عهده بالإسلام لئلا يكون الإكثار من ذلك تنفيراً، وعلم أنه إذا تمكن في الإسلام وشرح الله صدره رغب فيها يرغب فيه غيره، ولئلا يعتقد أن السنن والتطوعات واجبة.

وقد سأل سائل رسول الله عن الصلوات فأخبره أنها خمس فقال: هل علي غيرها؟، فقال: «لا؛ إلا أن تطوع»، ثم سأله عن الصوم، فأخبره ثم سأله عن الحج والشرائع، فكذلك يخبره فيقول: هل علي غيرها؟، فيقول: «لا؛ إلا أن تطوع»، فقال في آخر ذلك: والله لا أزيد على هذا ولا أنقص، فقال رسول الله على المناح؛ إن صدق»، وفي رواية: «إن يفعل ما أُمر به دخل الجنة» (١)، وذكر البخاري في كتاب «الصوم» فقال: والله لا أتطوع شيئاً.

وهذا يُسمى بمحافظته على فرائضه وإتقانها والإتيان بها في أوقاتها من غير إخلال بها مفلحاً كثير الفلاح والنجاح، ويا [ليتنا] (٢) وفقنا لذلك.

ومن أتى بالفرائض وأتبعها النوافل كان أفلح منه، وإنها شرعت النوافل لتتميم ما ينص من الفرائض.

فهذا السائل والذي قبله إنها تركهم النبي على تسهيلاً عليهم إلى أن تنشرح صدورهم بالفهم عنه والحرص على ثواب تلك المندوبات [فتسهل]() عليهم.

<sup>(</sup>١) في (ب) (تركها).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٦٧٨)، ومسلم (١١)، من حديث طلحة ﷺ.

<sup>(</sup>٣) في (ب) (ويالينا). (٤) في (ب) (فيسهل).

#### الحديث الثاني والعشرون

ومن المعلوم أن هؤلاء ما سوِّغ لهم ترك [الوتر]() ولا صلاة العيدين ولا غير ذلك مما فعله النبي ﷺ في جماعة المسلمين ولا يجترؤن على ترك ذلك للذي يُعلم من حرصهم على الإقتداء برسول الله ﷺ»، انتهى.

الثالث: معنى قوله: «حرمت الحرام»:

تركته مع اعتقادي تحريمه.

وأما قوله «وأحللت الحلال» فيكفي فيه مجرد اعتقاده حلالاً.

وقد تقدم الكلام على حقيقة الحلال والحرام في حديث الحلال بيّن والحرام بيّن مستوعباً، والحمد لله.

الرابع: قوله: «وصمت رمضان»:

فيه ذكر رمضان من غير ذكر الشهر، وقد تقدم الخلاف في ذلك، هل يقال: إلا شهر رمضان، أو يقال أو الفرق بين أن تشعر قرينته بأنه الشهر لقولنا: صمنا رمضان، وقمنا رمضان، فيجوز أو لا تدل قرينة مثل قولنا: حضر رمضان أو جاء رمضان، فلا يجوز لئلا يُلبس باسم الله تعالى(٢) على ما تقدم تقريره في الحديث الثاني.



<sup>(</sup>١) في (ب) (الفجر والوتر).

<sup>(</sup>٢) تقدم أن رمضان ليس اسهاً من أسهاء الله تعالى.

رَفْعُ معبس (الرَّحِيُّ (النِّجَنِّ يَّ (سِيلَتِر) (النِّرُ) (النِروفِ www.moswarat.com



#### الحديث الثالث والعشرون

### الحديث الثالث والعشرون

عن أبي مالك الحارث بن عاصم الأشعري عنى قال: قال رسول الله على الله عنى الطهور شطر الإيمان، والحمد لله تملأ الميزان وسبحان الله والحمد لله تملأن أو تملأ ما بين السماوات والأرض والصلاة نور والصدقة برهان والصبر ضياء والقرآن حجة لك أو عليك، كل الناس يغدو فبائع نفسه فمعتقها أو موبقها»، رواه مسلم (١).

### **التعريف<sup>(۲)</sup>:**

أبو مالك الأشعري اختلف في اسمه فقيل: الحارث، وقيل: عبيد، وقيل: كعب بن عاصم، وقيل: عمرو.

روى له مسلم وأبو داود والنسائي وابن ماجه.

وروى له البخاري على الشك فقال: عن أبي مالك الأشعري أو أبي عامر.

#### ثم الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: قال الجوهري (٢): الطهور يريد بالفتح: ما يتطهر به كالفطور والسحور والوقود، قال تعالى: ﴿وَأَنزَكَامِنَ السَّمَاءِ مَآءَ طَهُورًا ﴾ [الفرقان: ٤٨].

قلت: فعلى هذا يكون المضموم الفعل، ويكون كالوَضوء بالفتح: الماء، وبالضم: الفعل، وأما الغَسل: فبالفتح للمصدر وبالضم للهاء؛ عكس الوضوء على ما حكاه الجوهري، وقد قيل في الغسل ما قيل في الوضوء.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٢٣).

<sup>(</sup>٢) انظر «الطبقات» (٤/ ٢٦٥) و(٧/ ٢٨١) و «الاستيعاب» (٣١٣٩).

<sup>(</sup>٣) انظر «الصحاح» (٢/ ٤٢٤).

فائدة: قال الشيخ جمال الدين بن مالك الجياني (۱) -رحمه الله تعالى - في إملائه على قوله تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا بِنَ السَّمَلَةِ مَا أَهُ طَهُولًا ﴾ [الفرةان: ٤٨]: فعول المشتق في الكلام إما للمبالغة وإما لغيرها، فالذي للمبالغة شرطه أن يدل على زيادة معنى فاعل مساواته له فيها له من تعد ولزوم كضروب بالنسبة إلى ضارب وولوج بالنسبة إلى مساواته له فيها له من تعد ولزوم كضروب بالنسبة الى ضارب وولوج بالنسبة إلى والج، والذي لغير المبالغة إما بنيته (۱) مفتتحة دالة على معنى فاعل مغنية عنه نحو عقوق وقصور وهي الناقة الضيقة الإحليل، وهي التي ضاق مجرى لبنها من ضرعها، وإما دالة على ما يفعل به الشيء كرقوء (۱) وهو ما يرقا به الدم أي: ينقطع فتسميته (۱) الماء طهوراً إما أن يكون للمبالغة وإما أن يكون مفعولاً به التطهير كالرقوء (۱) وكالسحور وهو ما يتسحر به وكالوضوء وهو ما يتوضأ به وكالسنون وهو ما يستن به وكالبرود وهو ما يتبرد به انتهى.

والطهور والطهارة: مصدران بمعنى النظافة، تقول العرب: طهر الشيء بفتح الهاء وضمها، يطهر بالضم لا غير وهو التنزه عن المستخبثات المحسوسة والمعنوية كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنصَكُمُ ٱلرِّبِّسَ أَهْلُ ٱلبَّيْنِ وَيُطَهِّرُكُو وَالمعنوية كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنصَكُمُ ٱلرِّبِّسَ أَهْلُ ٱلبَيْنِ وَيُطَهِّرُكُو وَالمعنوية لَا المعنوية الله المعنوية الله المعنوية الله المعنوية الله المعنوية الله المعنوية المعنوية

<sup>(</sup>١) هو إمام النحاة وحافظ اللغة محمد بن عبدالله بن عبدالله بن مالك، العلامة جمال الدين أبو عبدالله الطائي الجياني الشافعي النحوي.

ولد سنة ٢٠٠هـ، ومات بعد ٧٢٠هـ

ترجمته في «بغية الوعاة» (١/ ١٣٠) للسيوطي.

<sup>(</sup>٣) في (ب) (كرقو).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (بنبيه).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (كالرقو).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (فتسمية).

### الحديث الثالث والعشرون

الثانى: الشطر: النصف، والشطر أيضاً النمو والقصد، قال تعالى: ﴿ فَوَلِّ وَجَهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْعَرَامِ ﴾ [البقرة: ١٤٤] أي: نحوه، قال الجوهري(١): «وأصله من أخلاف الناقة ولها خلفان قادمان وخلفان آخِران وكل خلفين شطر، ويقال: شَطَرَ عنه أي: بَعُد، وشَطَرَ إليه أي: أقبل، والشاطر (٢) الذي أعياه أهله خبثاً».

وقال غيره: الشاطر: الشبان [البعيد عن الخير]<sup>(٣)</sup>.

الثالث: اختلف في معنى قوله ﷺ: «[الطهور](٤) شطر الإيمان»:

[فقال] (٥) «صاحب المفهم»: أولى ما قيل في ذلك أن يقال: إنه أراد بالطهور: الطهارة من المستخبثات الظاهرة والباطنة.

والشطر: النصف، والإيمان: هو بالمعنى العام كما دل عليه بقوله ﷺ: «الإيمان تصديق بالقلب وإقرار باللسان وعمل بالأركان»(٢).

ولا شك أن هذا الإيان ذو(٧) خصال كثيرة وأحكام متعددة غير أنها منحصرة فيها ينبغي التنزه عنه [والتطهر] (٨) منه وهي: كل ما نهي الشرع عنه وما ينبغي التلبس والاتصاف به في كل ما أمر الشرع به.

<sup>(</sup>٢) في (ب) (قال والشاطر).

<sup>(</sup>۱) «الصحاح» (/).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (البعيد الخبير). (٤) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (قال)، والنص في «المفهم» (١/ ١٧٤).

<sup>(</sup>٦) تقدم تخريجه، وانظر «الفهارس».

<sup>(</sup>٧) في (ب) (دوا).

<sup>(</sup>٨) في (ب) (والتطهير).

### الحديث الثالث والعشرون

فهذان النصفان عُبِّر عن أحدهما بالطهارة على مستعمل اللغة وهذا كما قد روي مرفوعاً (۱): «الإيمان نصفان نصف شكر ونصف صبر»، وقد قيل: إن الطهارة الشرعية لما كانت تكفر الخطايا السابقة كانت كالإيمان الذي يَجُبُّ ما قبله وكانت شطر الإيمان بالنسبة إلى محو الخطايا.

وهذا فيه بُعد إذ الصلاة وغيرها من الأعمال الصالحة تكفر الخطايا فلا يكون لخصوصية الطهارة بذلك معنى ثم لا يصلح أيضاً معنى كون الطهارة نصف الإيمان بذلك الاعتبار لأنها إنها تكون [مثيلاً له] (٢) في التكفير ولا يقال على المشل للشيء شطره.

وقيل إن الإيمان هنا: يراد به الصلاة: كما قال تعالى: ﴿وَمَاكَانَ اللّهُ لِيُعْنِيعَ إِيمَنَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٤٣]، أي: صلاتكم على قول المفسرين، ومعناه على هذا: أن الصلاة لما كانت مفتقرة إلى الطهارة كانت كالشطر لها وهذا أيضاً فاسد؛ إذ لا يكون شرط الشيء شطره [لا] (٣) لغة ولا معنى، فالأولى التأويل الأول، والله أعلم.

الرابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «والحمد لله تملأ الميزان»:

<sup>(</sup>۱) أخرجه الخرائطي في «فضيلة الشكر» رقم (۱۸)، والقضاعي في «مسند الشهاب»، والبيهقي في «الشعب» (۹۷۱٥)، كلهم من طرق عن يزيد الرقاشي عن أنس فذكره مرفوعاً. وإسناده ضعيف جداً، فيه يزيد بن أبان الرقاشي، وهو متروك.

والحديث قال شيخنا في «الضعيفة» (٦٢٥): «ضعيف جداً».

<sup>(</sup>٢) في (ب) (له مثلاً).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

الظاهر الذي يتبادر إليه الذهن أن الذي يملأ الميزان قول: الحمد لله فقط [لا أن] (١) المراد الفاتحة بجملتها.

ويصح عندي أن يقال: [تملأ] (٢) بالتاء باثنتين من فوق ويكون الضمير راجعاً إلى اللفظة أو الجملة من حيث المعنى، ويجوز أن يقال: بالياء باثنتين [من] (٢) تحت ويرجع إلى الحمد نفسه، والله أعلم.

وقد تقدم معنى الحمد في الخطبة، وأنه الثناء على المحمود بجميل صفاته وأفعاله.

والميزان: مفعال من الوزن، وأصلة مِوزان؛ فانقلبت الواوياء لانكسار ما قبلها ومثله ميعاد وميقات ونحو ذلك من الوعد والوقت<sup>(٣)</sup>.

تنبيه: [وليُعلم] (\*) أن مذهب أهل السنة إثبات الميزان ذي الكفتين واللسان، قال الغزالي -رحمه الله [تعالى-] (\*): «وصِفَتُه في العظم أنه مشل طباق السماوات والأرض توزن فيه الأعمال بقدرة الله تعالى، والصنْجُ يومئذ مثاقيل الذر والخردل تحقيقاً لتمام العدل، وتطرح صحائف الحسنات في كفة النور فيثقل بها الميزان على قدر درجاتهم عند الله تعالى بفضل الله تعالى وتطرح صحائف السيئات في كفة الظلمة فتخفف بها الميزان بعدل الله تعالى»، انتهى.

وكذلك نقل الواحدي في «تفسيره» عن ابن عباس قال: «يوزن الحسنات وكذلك نقل الواحدي في «تفسيره» عن ابن عباس قال: «يوزن الحسنات في ميزان له لسان وكفتان، فأما المؤمن فيأوي في عمله في أحسن

<sup>(</sup>١) في (ب) (لأن). (٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) انظر «شرح مسلم» للنووي (٣/ ١٠٦). (٤) في (ب) (ولتعلم).

صورة (١) فيوضع في كفة الميزان فتثقل حسناته على سيئاته، وذلك (٢) قول تعالى: ﴿ وَنَعْنَعُ ٱلْمَوْنِينَ ﴿ وَنَعْنَعُ ٱلْمَوْنِينَ اللَّهُ الْمُؤْنِينَ اللَّهُ اللَّالِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وإنها قال تعالى: ﴿مَوَزِيدُهُ ﴾، على الجمع حملاً على معنى من دون لفظها، أو أن المراد بالموازين: الموازنات كها ذهب إليه بعضهم، قال ابن عباس: "يـوتى بعمـل الكافر في أقبح صورة في كفة الميزان فيخف وزنه فذلك قوله تعالى: ﴿فَأَوْلَكُهُكَ الَّذِينَ خَرَرُوا أَنفُسَهُمُ ﴾ [المؤمنون:١٠٣]»، أي: صاروا إلى العذاب، وعن عائشة ﴿فَاللَّهُ قالت: «كان رسول الله ﷺ نائهاً في حجري فقطرت دمـوعي عـلى خـده ﷺ فاسـتيقظ فقال: «ما يبكيك؟»، فقلت: ذكرت القيامة [وهولها](نا فهل تذكرون أهاليكم يا رسول الله؟، فقال: «ثلاثة مواطن لا يذكر أحد فيها أحداً إلا نفسه: عند الميزان حتى يعلم أيخف ميزانه أم يثقل، وعند المصحف حتى يعلم أيأخـذ صحيفته بيمينه أم بشهاله، وعند الصراط حتى يجاوزه (٥٠).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (فذلك).

<sup>(</sup>١) في (ب) (سورة).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (وأهوالها).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (وهكذا قوله).

<sup>(</sup>٥) أخرجه بهذا اللفظ الواحدي في «الوسيط» (٢/ ٣٥٠)، والحافظ عبدالغني المصري كما في «منهاج السلامة» لابن ناصر الدين (٨٠-٨١)، من طريق عصام بن طليق عن داود عن الشعبي عن مسروق عن عائشة به.

وإسناده ضعيف جداً، فيه عصام بن طليق الطفاوي البصري.

قال ابن ناصر الدين: «وهو واه».

وأخرج أحمد (٦/ ١١٠)، والآجري (٩٠٥) (٣/ ١٣٣٥) وابن ناصر الدين في «منهاج السلامة» (١٣٥- ٨)، من طريق يحيى بن إسحاق عن ابن لهيعة عن خالد بن أبي عمران عن القاسم بن محمد عن عائشة نحوه.

وذهب جمهور المعتزلة إلى أنه ليس في الآخرة ميزان حسي، وبعضهم يَجَوزه ولا يقطع به (۱)، ويدل على فساد مذهبهم أن العقل لا يحيل ذلك، وقد صرح به القرءان (۲) واستفاض معناه في الأخبار كما تقدم.

وقد استوعبت الكلام على هذه المسألة في «شرح عقيدة رسالة بن أبي زيد» - رحمه الله تعالى - استيعاباً شافياً فلينظره من أراده، والله الموفق.

قال «صاحب المفهم» (٣): «وإذا حمد الله [تعالى] عامد مستحضراً معنى الحمد في قلبه امتلاً ميزانه من الحسنات، فإن أضاف إلى ذلك سبحان الله الذي

<sup>=</sup> وإسناده ضعيف فيه ابن لهيعة، وهو ضعيف سيئ الحفظ.

وقال الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ٣٥٩): «رواه أحمد وفيه ابن لهيعة وهو ضعيف وقد وثق، وبقية رجاله رجال الصحيح».

وأخرج الآجري (٩٠٦) (٣/ ١٣٣٦) من طريق مؤمل بن إسهاعيل عن المبارك عن الحسن عن عائشة نحوه.

وإسناده ضعيف فيه مؤمل بن إسهاعيل، ومبارك بن فضالة مدلس.

وأخرج أحمد (٦/ ١٠١)، وأبو داود (٤٧٥٥)، وإسحاق بن راهويه (٨٠٦) (٣/ ٧٤٠)، والبيهقي في «الاعتقاد» رقم (٢٤٨) (ص٣٣٠)، من طريق إسهاعيل بن إبراهيم عن يونس عن الحسن عن عائشة به.

وإسناده ضعيف فيه الحسن البصري وهو مدلس.

<sup>(</sup>۱) وسياهم ابن ناصر الدين الوزنية كما في «منهاج السلامة» (۱۲۷)، وانظر عن مقولتهم هذه وفسادها «فتح الباري» (۱۳/ ۵۳۸)، و «لوامع الأنوار البهية» (۲/ ۱۷٤)، و «موقف المتكلمين من الاستدلال بنصوص الكتاب والسنة» للغصن (۲/ ۷۳٤ – ۷۲۰).

<sup>(</sup>٢) في أكثر من آية كقوله تعالى: ﴿ وَمُغَتِّعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْفِسْطُ لِيُوْمِ ٱلْفِينَمَةِ ﴾ [الانبياء: ٤٧].

<sup>(</sup>٣) انظر «المفهم» (١/ ٤٧٥).

<sup>(</sup>٤) زيادة من (ب).

معناه: تنزيه الله؛ وتنزيهه عن كل ما لا يليق به من النقائص ملأت حسناته وثوابه زيادة على ذلك ما بين السهاوات والأرض إذ الميزان عملوء بثواب التحميد، وَذَكر السهاوات والأرض على جهة الإغياء على العادة العربية، والمراد(١٠): أن الثواب على ذلك كثير جداً بحيث لو كان أجساماً لملاً ما بين السهاوات والأرض».

فإن قلت: هل ليس إلا ميزان واحد أو لكل إنسان ميزان؟

قلت: اختلف العلماء في ذلك، فقيل: لكل أمة ميزان، وقيل: لكل إنسان ميزان، والصحيح أنه ليس إلا ميزان واحد.

وأما وروده في القرآن بصيغة الجمع فلا دليل فيه لأنه قد يرد المفرد بلفظ الجمع كقوله تعالى: ﴿ اللَّهِ مُ النَّاسُ ﴾ [آل عمران:١٧٣] الآية، والمراد نُعيم رسول أبي سفيان بن حرب.

أو أريد بالموازين: الأعمال الموزونة، أو لما كان الميزان ذا أجزاء سُمي كل جزء منه ميزاناً، كما قالت العرب: شابت مفارقه، فسموا كل موضع مفرقاً إذ ليس للإنسان إلا مفرق واحد، وقالوا: جميل ذو عثانين وليس له إلا عثنون واحد، وهو شعيرات (٢) طوال تحت حنكه (٣).

<sup>(</sup>۱) في (ب) (فالمراد). (۲) في (ب) (شعرات).

<sup>(</sup>٣) رجع بعض أهل العلم أن الميزان واحد، منهم ابن كثير قــال في «التفــسير» (٩/ ٤٠٨): «الأكثــر على أنه إنها هو ميزان واحد، وإنها جُمع باعتبار تعدد الأعهال الموزونة فيه».

وانظر «المحرر الوجيز» لابن عطية (٤/ ٨٥)، و«أحكام القرآن» للقرطبي (١١/ ١٩٤)، ورجح شيخنا ابن عثيمين –رحمه الله تعالى- في «شرح السفارينية» (٤٨١) أنه أكثر من ميزان.

فإذا قلت: ما وجه العدول عن الحقيقة إلى المجاز؟.

قلت: تعظيماً لشأنه وتفخيماً لأمره تحذيراً من اكتساب السيئات وتحريضاً على اكتساب الحسنات، إذ كُلٌ مرجعها إليه ولو لم يُسمع من القرآن الكريم إلا هذه الآية أعني: قوله تعالى: ﴿ وَنَعَنَّمُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ ﴾ [الانبياء:٤٧]. الآية لكان للعاقل فيها كفاية لاشتها لها على الوعيد التام لأهل السيئات والوعد الجميل لأهل الطاعات.

وقد قيل: إن الوزن أقسام (١):

الأول: يوزن الإيهان بجميع السيئات فيرجح ، وهو علامة الخلود في النعيم، ويوزن الكفر بجميع حسنات الكافر فيرجح بها، وهو علامة الخلود في النار، وهذا مأخوذ من قوله تعالى: ﴿فَنَن تَقُلَتَ مَوَزِينُهُ ﴾ [الأعراف: ٨] الآية.

الثاني: وزن الأعمال بالمثاقيل لظهور مقادير الجزاء، وهو مأخوذ من قوله تعالى: ﴿ فَمَن بَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُونُ ﴿ آلَانِ إِنْهِ الزَانِةِ: ٧]، الآية.

الثالث: وزن مظالم العباد، ففي «الصحيح»(٢): «إنه يأخذ المظلوم من حسنات الظالم بقدر حقه، فإن لم يكن له حسنات طُرح عليه من سيئاته فيُصرف عقابها إليه إلا أن يغفر الله عز وجل ذلك».

<sup>(</sup>۱) انظر «فتح الباري» (۱۳/ ۵۳۷ – ۵۳۸)، و «التـذكرة» للقرطبـي (۳۰۵) ومـا بعـده، و «شرح السفارينية» (٤٧٩)، وقال ابن كثير (٦/ ٢٦٢): « فتارة توزن الأعمال، وتارة توزن محالها، وتارة يوزن فاعلها، والله أعلم».

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٥٨١) من حديث أبي هريرة على المريرة المنافقة المريدة المنافقة المريدة المنافقة المنافق

الرابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «والصلاة نور»:

هو من باب قولهم: زيد أسد، فجعله نفس الأسد مبالغة في التشبيه.

ويحتمل أن تكون من باب قولهم: رجل عدل، وفي ذلك ثلاثة أوجه:

إما يكون جعله نفس العدل كها تقدم، وإما أن يكون معناه: ذو عدل على حذف المضاف، وإما أن يكون عادل.

فعلى الأول: جعل الصلاة نفس النور على طريق المبالغة.

وعلى الثاني: يكون المعنى الصلاة ذات أنوار لصاحبها.

وعلى الثالث: مَيَّزه لوجهه.

قال «صاحب المفهم»(۱): «معناه: أن الصلاة إذا فُعلت بشروطها المصححة والمكملة نَوَّرت القلب بحيث تشرق (۱) فيه أنوار المعارف والمكاشفات حتى [أنه] (۱) أمر من يراعيها حق رعايتها أن يقول: «[و] (۱) مُعلت قرت عيني في الصلاة» (۱).

<sup>(</sup>۱) انظر «المفهم» (۱/ ٤٧٦).

<sup>(</sup>٢) في (أ) (يشرق).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٣/ ١٢٨) وابن سعد في «الطبقات» (١/ ٣٠٤)، وابن نصر في «تعظيم قدد الصلاة» (٣٣٢)، وأبو الشيخ في «أخلاق الصلاة» (٣٣٢)، وأبو يعلى في «المسند» (٣/ ٤٠٣)، وقم (٣٤٦٩)، وأبو الشيخ في «أخلاق النبي على الطبراني في «الصغير» (١/ ٢٦٢)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٧/ ٧٨)، كلهم من طرق عن ثابت عن أنس بن مالك قال: قال على «خبب إلى النساء والطيب، وجعل قرة حيني في الصلاة».

وأيضاً فإنها تنوِّر بين يدي مُراعيها يوم القيامة في تلك المظالم وأيضاً [فيتنور] (١) وجه المصلي يوم القيامة فيكون ذا غُرةٍ و تحجيل، كها [قد] (٢) ورد في حديث عبدالله ابن بشر (٣) مرفوعاً: «أمتي يوم القيامة غر من السجود محجلون من الوضوء».

قلت: لا شك أن ذلك موجود في الدنيا فترى وجه المصلي لا سيما المتقي ضياءً نيراً وترى وجه من لا يصلي أسود مظلماً، وهذا مُشاهد لا يكاد يخفى على من

=والحديث إسناده حسن، قال الحافظ في «التلخيص» (١٥٣٠): «وإسناده حسن»، وقال في «الفتح» (١/٥٤): «سنده صحيح».

وصححه ابن القيم في «إغاثة اللهفان» (٢/ ٨٥٢)، وجوَّد إسناده العراقي في «المغني» (٢/ ٣٠)، وصححه شيخنا الألباني في «الصحيحة» (٣٢٩١).

تنبيه: روي «حُبب إلي من دنياكم ثلاث، ولا يصح بهذا اللفظ.

قال السخاوي في «المقاصد» (١٨٠): «وأما ما استقر في هذا الحديث من زيادة ثلاث فلم أقف عليها إلا في موضعين من «الإحياء»، وفي تفسير آل عمران من «الكشاف»، وما رأيتها في شيء من طرق هذا الحديث بعد مزيد التفتيش، وبذلك صرح الزركشي فقال: «إنه لم يرد فيه لفظ ثلاث»، قال: «وزيادته محيلة للمعنى؛ فإن الصلاة ليست من الدنيا»»، وقال الحافظ في «التلخيص» (٣/ ٢٤٦-٢٥٠)، «ولم نجد لفظ الثلاث في شيء من طرقه المسندة».

(١) في (ب) (فتنور). (٢) ساقط من (ب).

(٣) في (ب) (بشير) والحديث أخرجه أحمد (٤/ ١٨٩)، والترمذي (٢٠٧)، والضياء في «المختارة» (٣) في (ب) (١١٤/٥٠) كما في «الصحيحة» (٦/ ٨٠٩) من طرق عن صفوان بن عمر و ثنا يزيد بن ضمير الرحبي عن عبدالله بن بسر المازني فذكره.

والحديث صحيح رجاله كلهم ثقات، وصححه شيخنا الألباني في «الصحيحة» (٢٨٣٦)، وأخرج البخاري (١٣٦)، ومسلم (٢٤٦) من حديث أبي هريرة قال: قال ﷺ: «أنتم الغر المحجلون يوم القيامة من إسباغ الوضوء فمن استطاع منكم فَليُطل غرته وتحجيله».

تأمله، وقد جاء: «من صلى بالليل حسن وجهه بالنهار»، و إن لم يثبت حديثاً (١) فهو أثر من السلف والمستخصصة الله المستقل ال

السادس: قوله عليه الصلاة والسلام: «والصدقة برهان»:

البرهان في اللغة: الحجة، يقال: برهن على كذا إذا أقام الحجة عليه، وفي الاصطلاح: هو الدليل والمرشد في الحديث.

والمعنى: أن الصدقة دليل على إيهان المتصدق؛ لبذله الفاضل المحبوب عنده المجبول على محبته رجاءً للثواب الآجل، فلولا صحة إيهانه لما بذل عاجلاً لآجل، وهو الممدوح في قوله تعالى: ﴿وَيُعْلِمِنُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِيهِ ﴾ [الإنسان: ٨]، الآية، قيل: على حب الله تعالى، وفي قوله تعالى: ﴿وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِم وَلَوْ حَبِ الله تعالى، وفي قوله تعالى: ﴿وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِم وَلَوْ كَانَ بِهِم خَصَاصَةٌ ﴾ [الحشر: ٩]، وغير ذلك من الآيات.

وقد حث الله تعالى على التصدق في غير آية، فقال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَعَزِى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَرْضَاللَّهَ قَرْضَا اللَّهَ عَرْضَاللّهَ قَرْضَا اللَّهَ اللَّهَ عَرْضَا اللَّهَ عَرْضَا اللَّهَ عَرْضَا اللَّهَ عَرْضَا اللَّهَ عَرْضَا اللَّهَ عَرْضَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه (١٣٣٣)، وابن حبان في «المجروحين» (١/ ٢٠٧)، والخطيب في «التاريخ» (١/ ٣٠٨)، وابن الجوزي في «الموضوعات» (٧٩٥ و ٧٩٧ و ٧٩٧) كلهم من طرق عن ثابت بن موسى عن شريك عن الأعمش عن أبي سفيان عن جابر فذكره.

والحديث موضوع فيه ثابت بن موسى كذبه ابن معين.

والحديث قال شيخنا في «الضعيفة» (٤٦٤٤): «موضوع».

وانظر «المقاصد» الحسنة» (۱۸۲ و۱۸۳).

<sup>(</sup>٢) ما بين معقوفتين ساقط من (ب).

الجامعة الفاذة: ﴿ فَمَن يَعْمَلَ مِثْقَالَ ذَرَةٍ خَيْرايَهُ أَنَّ وَمَن يَعْمَمُلُ مِثْقَالَ ذَرَّةِ شَكَّا يَرَهُ, اللهُ وَمَن يَعْمَمُلُ مِثْقَالَ ذَرَّةِ شَكَّا يَهُمُ اللهُ ا

ولو لم يكن [في] (\*) سهاحة النفس وكرم الأخلاق والزهد في الدنيا إلا التأسي برسول الله ﷺ لكان للعاقل في ذلك مقنع، كيف ولو شرعنا نورد ما جاء في فضل الصدقة وشبهها لخرجنا عن مقصود الكتاب، والله الكريم الوهاب.

السابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «والصبر ضياء»:

قال في «المفهم» (٥): «كذلك صحت روايتنا، وقد رواه بعض المشايخ: (والصوم ضياء) بالميم، ولم تقع لنا تلك الرواية على (١) أنه يصح أن يعبر بالصبر

<sup>(</sup>١) ما بين معقوفتين ساقط من (ب). (٢) أخرجه مسلم (١١٥١) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) في (ب) (للخلود). (٤) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٥) انظر: (١/ ٤٧٧). (٦) في (ب) (مع).

عن الصوم، وقد قيل ذلك في قوله تعالى: ﴿وَاسْتَعِينُوا إِالْفَيْرُوالْفَلَاقِ ﴾ [البقرة: ١٤]، فإن تَنزَّلنا على ذلك فيقال: في كون الصبر ضياءً كما قيل في كون الصلاة نوراً، وحينئذ لا يكون بين النور والضياء فرقان معنوي بل لفظي، والأولى أن يقال: الصبر في هذا الحديث غير الصوم، بل الصبر على العبادات والمشاق والمصائب، والسعبر عن المخالفات والمنهيات، كاتباع هوى النفس والشهوات وغير ذلك.

فمن كان صابراً في تلك الأحوال متثبتاً فيها مقابلاً لكل حال يليق به ضاءت له عواقب أحواله ووضحت له مصالح أعماله وظفر بمطلوبه وحصل من الثواب على مرغوبه كما قيل:

وقَـلً مـن جَـدً في أمـر يحاولـه واستصحبَ الـصبر إلا فـاز بـالظَفَر

قلت: قوله: «فحينتذ لا يكون بين النور والضياء فرقان معنوي»، يوهم أنه قد يكون بينهما فرقان على وجه آخر، وقد سوَّى الجوهري بينهما ففسر الضياء والنور في موضع، وفسر النور والضياء في موضع آخر؛ ولم أر من فرق بينهما(١).

الثامن: قوله عليه الصلاة والسلام: «والقرآن(٢) حجة لك أو عليك»:

القرآن: مصدر قرأت الكتاب قراءةً وقرآناً.

وقد تقدم الكلام على القرآن وجميع أسمائه في الخطبة، فجدد به عهداً (٣).

<sup>(</sup>١) ذكر ابن القيم فصولاً بديعاً في الفرق بينهما عند قوله تعالى: ﴿مَثَلَهُمْ كَنَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَازَا فَلَمَا آَصَاءَتُ مَا حَوْلَهُ. ذَهَبَ اللَّهُ بِثُورِهِمْ وَرَّكُهُمْ فِي ظُلْمَنتُولًا يُبْعِمُونَ ۞﴾ [البقرة: ١٧].

انظر «الوابل الصيب» (٥٦)، انظر «جامع العلوم» لابن رجب (٢/ ٢٤-٥٠).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب). (٣) في (ب) (بها).

ومعنى كونه حجة، قال الشيخ أبو العباس القرطبي [-رحمه الله تعالى-]() في «مفهمه»: «يعني: أنك إن امتثلت أوامره واجتنبت نواهيه كان حجة لك في المواقف التي نُسأل فيها عنه كمسائلة الملكين في القبر، والمسألة عند الميزان، وفي عقبات الصراط، وإن لم تمتثل ذلك احتُجٌ به عليك».

[قال] (٢): «ويحتمل أن يراد به أن القرآن هو الذي يُنتهى إليه عند التنازع في المباحث الشرعية والوقائع الحكمية، فبه تستدل على صحة دعواك وبه يستدل عليك خصمك».

قلت: وكأن الأول أظهر، والله أعلم (٣).

التاسع: قوله: «كل الناس يغدو» إلى آخر الحديث:

غدا يغدو: إذا بَكَّر وراح بعد الزوال، وقال الأزهري (٤): «معنى راح معنى لأن الغدو والرواح عند العرب مستعملاً (٥) في السير أيَّ وقت كان من ليل أو نهار، يقال: راح في أول النهار وآخره، يروح وغدا بمعناه ».

قلت: وهذا خلاف نص «الصحاح» (٢)، قال: «والرواح نقيض الصباح: وهو اسم للوقت من زوال الشمس إلى الليل»، وقد أشبعت القول في هذه المسألة في «رياض الإفهام في شرح عمدة الأحكام» في باب الجمعة.

<sup>(</sup>١) انظر «المفهم» (١/ ٤٧٧)، وما بين معقوفتين ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) انظر «جامع العلوم والحكم» (١/ ٢٦ - ٢٧).

<sup>(</sup>٤) انظر « تهذيب اللغة » (٥/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (مستعملان).

<sup>(</sup>٦) انظر «الصحاح» (١/١٥٥).

ومعنى ذلك: أن كل إنسان يصبح ساعياً في أموره وهو إما أن يكون الغالب عليه السعي في خلاص نفسه بتوجهه بقلبه [وقالبه] (۱) إلى الآخرة، وطلب ما عند الله تعالى مع الإعراض عن زخارف الدنيا وزينتها وعدم الاحتفال بها والتقيد بآداب الشرع قولاً وفعلاً امتثالاً واجتناباً، فهذا الذي قال فيه عليه الصلاة والسلام: «فبائع نفسه فمعتقها» أي: باع نفسه من الله عز وجل.

فناهيك بها صفة اغتنام إذ كان الثمن عنها دار السلام والنظر فيها إلى وجه الملك العلام، والعجب أنه يبيع آيل إلى [عتق وحرية وسيادة] (٢)، بسبب ما [أسلفه] من الطاعة والعبادة والزهادة فأعتق نفسه من رق الخطايا والمخالفات بل من اقتحام النار وعظيم العقوبات.

وأما إن كان ساعياً في مذموم أغراضه وهواه ومخالفاً في غالب تقلباته لسيده ومولاه فهذا الذي باع نفسه من الشيطان وتصدى لغضب الرحمن، فاختار عذاب النار على نعيم الجنان، وأوبق نفسه أي: أهلكها، قال تعالى: ﴿أَوْ عَذَابِ النَّارِ عَلَى نعيم الجنان، وأوبق نفسه أي: أهلكها، قال تعالى: ﴿أَوْ عَذَابُ النَّارِ عَلَى نعيم الجنان، وأوبق نفسه أي: أهلكها، قال تعالى: ﴿وَالْحَرَابُ النَّارِ عَلَى نعيم الجنان، وأوبق نفسه أي: أبالطرد والحرمان.

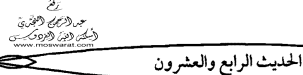
نعوذ بالله من سخطه وأليم عقابه (١)، ونسأله رحمته وثوابه إنه ولي ذلك والقادر عليه [وهو حسبنا ونعم الوكيل] (٥).

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (العتق والحرية والسيادة).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (أسفله). (٤) في (ب) (عذابه).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (وحسبنا الله ونعم الوكيل).



#### الحديث الرابع والعشرون

عن أبي هريرة رَا الله عن النبي ﷺ فيها يرويه (١) عن الله عز وجل أنه قال:

"يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرماً فلا تظالموا، يا عبادي كلكم ضال إلا من هديته فاستهدوني أهدكم، يا عبادي كلكم جاثع إلا من أطعمته فاستطعموني أطعمكم، يا عبادي كلكم عار إلا من كسوته فاستكسوني أكسكم، يا عبادي إنكم تخطئون بالليل والنهار وأنيا أغفر الذنوب جميعاً فاستغفروني أغفر لكم، يا عبادي إنكم لن تبلغوا ضري فتضروني ولن تبلغوا نفعي فتنفعوني، يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أتقى قلب رجل واحد منكم ما زاد ذلك في ملكي شيئاً، يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أتفى شيئاً، يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم ما نقص ذلك من ملكي شيئاً، يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم قاموا في صعيد واحد فسألوني يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم قاموا في صعيد واحد فسألوني فأعطيت كل واحد مسألته ما نقص ذلك مما عندي إلا كما ينقص المخيط إذا دخل البحر، يا عبادي إنها هي أعهالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها فمن وجد خيراً فليحمد الله ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه»، رواه مسلم".

#### الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: العبد: يُجمع في القلة على أعبد، وفي الكثرة على عبيد، وعباد وعبدان، وعبدان، وعبدان، بضم العين وكسرها وتخفيف الباء، وعبدان بكسر العين

<sup>(</sup>١) في (ب) (روى). (٢) أخرجه مسلم (٢٥٧٧).

# 🤝 الحديث الرابع والعشرون

والباء وتشديد الدال وعبداً [تمد وتقصر](١)، ومعبوداً مثل مشيوخاً، وعُبُد مثل سُقُف وأعابد ومعبده.

وقد جمعها الشيخ جمال الدين ابن مالك [خلا عِبدَّان](٢) وقال:

عباد عبيد جمع عبد وأعبد وأعابد معبوداً مَعبدة عُبُده كيد وأعابد معبوداً مَعبدة عُبُده كيد كذلك العِبَدا وامدد إن شئت أن تمدُه (٣)

الثاني: الظلم في اللغة: وضع الشيء في غير موضعه، قال العلماء ما معناه: معنى «حرمت الظلم على نفسي» تعاليت عنه وتقدست.

والظلم [مستحيل منه] أن سبحانه وتعالى لأن الظلم هو: التصرف في ملك الغير، والباري تعالى لا يصادف لغيره ملكاً فيتصرف فيه، لأنه خالق المالكين وملكهم، ولأنه [الذي] أن حدً الحدود ورسم الرسوم وأحل وحرَّم فلا حاكم يتعقبه ولا [حاجر] عليه يمنعه، فلا يجب عليه حكم ولا يترتب عليه حق، تعالى عن ذلك علواً كبيراً (١٠).

فائدة: قال بعض العلماء: في الحديث أنه لا يسوغ لأحد أن يسأل الله تعالى ألا يحكم له على خصمه إلا بالحق لقوله سبحانه وتعالى: «إني حرمت الظلم على نفسي» فهو سبحانه وتعالى لا يظلم عباده؛ فكيف يظن ظان أنه يظلم عباده لغيره ولذلك قال: «لا تظالموا».

<sup>(</sup>١) في (ب) (يُمد و يُقصر). (٢) ساقط من (ب) وفي (ب) (فقال).

<sup>(</sup>٣)  $\dot{b}$  (ب) ( $\ddot{i}$   $\mathring{s}$   $\grave{l}$  (منه مستحیل).

<sup>(</sup>٥) ساقط من (ب). (٦) في (ب) (حاجز).

<sup>(</sup>٧) انظر نحوه في «إكمال المعلم» للقاضي عياض (٨/ ٢٦).

قلت: وانظر قول على : ﴿ قَالَ رَبِّ آخَكُرُ بِٱلْمَقِ ﴾ [الانباء:١١٦]، وأمر (١) الله تعالى لرسوله بذلك، دليل على الإجابة والعدة بها كها قال ابن عطية -رحمه الله- تعالى في «تفسيره»، وكذلك الآية الأخرى التي (٢) هي خاتمة قد أفلح المؤمنون (١).

وما كان الله سبحانه [وتعالى] (٤) ليأمر بها لا يجوز الدعاء به ولا فرق في المعنى بين قولنا: رب أحكم بالحق وبين قوله: لا تحكم إلا بالحق، فقد عرفت معارضة هذا القول للآيتين الكريمتين إلا أن يكون معنى الآيتين عاملهم بعدلك دون فضلك فيكون ذلك دعاء عليهم بهذا المعنى فتزول المعارضة، وبالله التوفيق.

وقريب من هذا عندي ما نقله فرح (٥) وغيره عن بعض العلماء أنه قال في قوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا لَا تُوَاخِدْنَا إِن فَسِينَا أَوْ اَخْطَافًا ﴿ رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِسْرًا كُمَا حَمَلَتُهُ عَلَى الَّذِيكِ مِن قَالَى: ﴿ رَبُّنَا لَا لَهُ تَعَالَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَالَى قال: ﴿ وَاعْمُ عَنَّا وَاللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى قال: ﴿ قَلْ فَعْلَتُ ﴾ فإذا قال: ﴿ وَاعْمُ عَنَّا وَالْمَا عَمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

قلت: وهذا خلاف ما في «صحيح مسلم»(٧) فإن فيه: «قال: نعم» في الجميع.

<sup>(</sup>١) في (ب) (فأمر). (٢) في (ب) (في).

<sup>(</sup>٣) وهي قوله تعالى: ﴿ وَقُل رَّبُّ اغْفِر وَالْحَدُّولَاتَ خَيْرُ الزِّيعِينَ ﴿ ﴾ [المزمنون: ١١٨].

<sup>(</sup>٤) زيادة من (ب). (٥) في (ب) (فرج).

<sup>(</sup>٦) بدل ما بين المعقوفتين في (ب) (إلى قوله).

<sup>(</sup>۷) مسلم برقم (۱۲۵).

وروي (۱) أيضاً أن جبريل عليه أتى محمداً عليه الصلاة والسلام فقال: «قلل ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطاءنا فقالها، فقال جبريل قد فعل، فقال: قل: كذا وكذا، فيقولها، فيقول جبريل: قد فعل إلى آخر السورة» (۱).

فعلى هذا لا فرق بين الثلاثـــ[ــة] الأولى والآخــرة إذ قــال في الكــل: «قــد فعل»، فتأمله.

تنبيه: في الحديث جواز إطلاق النفس على الله عز وجل، وهو مشل قوله تعالى: ﴿ تَعْلَمُ مَا فِنَقْسِى وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَقْسِكَ ﴾ [المائدة: ١١٦]، وإن كان بعض الناس تأوله بأن جعل النفس راجعه إلى عيسى المنتي المنتي الأنتياء: ولا أعلم في مخلوقاتك، وكأنه أوقع الظاهر موقع المضمر على هذا [إذ] (١) كان الأصل ولا أعلم ما فيها حرصاً على بقاء قوله [تعالى] (١): ﴿ كُلُّ نَقْسِ ذَا مِعَ الْأَنْوَتِ ﴾ [الأنبياء: ٣٥]، على عمومه، وفيه بُعد أو هو بعيد، فإن صح له هذا في الآية كيف يصح له ذلك في هذا الحديث، وما أشبهه مع أنه لا ضرورة تدعوا إلى ذلك.

الثالث: قوله [تعالى] (٣): «وجعلته بينكم محرماً»:

أي: حكمت بتحريمه عليكم، وهذا مجمع عليه، بل في كل ملة، والله أعلم، فإن الملل كلها قد اتفقت على مراعاة حفظ العقول والأنفس والأحوال والأنساب والأعراض؛ والظلم قد يقع في هذه أو بعضها.

<sup>(</sup>١) في (ب) (ويروى).

<sup>(</sup>٢) لم أجده، وانظر «موسوعة فضائل سور وآيات القرآن » للطرهوني (١/ ١٩٠ - ١٩٤).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب). (٤) في (ب) (إذا).

الرابع: قوله: «لا تظالموا»:

أي: لا يظلم بعضكم بعضاً، كما تعطيه صيغة المفاعلة، والأصل: فلا تتظالموا، فحذفت إحدى التائين تخفيفاً.

ولتعلم أن شرط حذف أحد المثلين تساوي الحركتين كما [جاء] (أ) في الحديث، فإن اختلف لم يجز الحذف، لو قلت: تتواضع الأمة وتتضافر الذنوب، وما أشبه ذلك لم يجز الحذف، فاعرفه، ويجوز تظّالموا بتشديد الظاء على إدغام إحدى التائين في الظاء وربها جاءت [رواية هكذا] (أ)، والله أعلم.

الخامس: [قوله تعالى] (٣): «يا عبادي كلكم ضال إلا من هديته»:

اختلف في معناه على قولين:

أحدهما: أنهم لو تُركوا مع العادات وما تقتضيه [الطباع] من الميل إلى الراحات وإهمال النظر المؤدي إلى المعرفة لغلبت عليهم العادات والطباع فضلوا عن الحق، وهذا هو الضلال المعني، لكن من أراد الله توفيقه ألهمه إلى إعمال الفكر المؤدي إلى معرفة الله [تعالى] (ه) ومعرفة الرسل وأعانه على الوصول إلى ذلك وعلى العمل بمقتضاه، وهذا هو الهدى الذي أُمِرنا بطلبه وسؤاله.

الثاني من القولين: أن الضلال هنا يعني به: الحال التي كانوا عليها قبل إرسال الرسل من الشرك والكفر والجهالات وغير ذلك كما قال تعالى: ﴿كَانَ النَّاسُ أُمَّةً

<sup>(</sup>۱) زيادة من (ب). (۲) في (ب) (بهذا).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب). (الطبائع).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (سبحانه).

وَحِدةً فَبَعَثَ اللهُ النِّبِيَّنَ مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ [البقرة:٢١٣]، أي: على [حالة] (() واحدة من الضلال والجهل فأرسل الله [تعالى] (() الرسل ليزيلوا عنهم ما كانوا عليه من الضلال ويبينوا لهم مراد الحق فهم في حالهم ومآل أمرهم، فمن نبهه الحق [وبصّره] (()) وأعانه فهو المهتدي، ومن لم يفعل به ذلك بقي على ذلك الضلال ()).

تنبيه: قال ابن فرح (٥) -رحمه الله تعالى-: «وعلى كل واحد من التأويلين فلا معارضة بين قوله تعالى «كلكم ضال إلا من هديته» وبين قوله عليه الصلاة والسلام: «وكل مولود يولد على الفطرة» (١) لأن هذا الضلال المقصود في هذا الحديث هو: الطارئ على الفطرة الأولى المغيِّر لها، والذي بَيَّنه النبي عَيِّ بالتمثيل في الحديث الآخر حيث قال: «كها تنتج البهيمة جمعاء».

قلت: والبهيمة الجمعاء التي لم يذهب من بدنها شيء؛ قاله الجوهري(v).

[قال] (١): «وبقوله «خلق الله الخلق على معرفته فاجتالتهم الشياطين» (٨) وهذا الحديث حجة لأهل الحق على قولهم: إن الهدى والضلال خَلقهُ وفِعلهُ يختص بما

ساقط من (ب).
 ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (ونصره).

<sup>(</sup>٤) انظر «مجموع الفتاوى» لشيخ الإسلام (١٨/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (فرج).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (١٣٥٨)، ومسلم (٢٦٥٨) من حديث أبي هريرة على المرب

<sup>(</sup>٧) انظر «الصحاح» (٣/ ٥٥٨).

<sup>(</sup>٨) ذكر المصنف الحديث بالمعنى، وهو ما أخرجه مسلم (٢٨٦٥) من حديث عياض بن حمار وهو ما أخرجه مسلم (٢٨٦٥) من حديث عياض بن حمار الله قال: قال رسول الله على: «يقول الله عز وجل: خلقت عبادي حنفاء فاجتالتهم الشياطين»، قال ابن رجب في «جامع العلوم ولحكم» (٢/ ٢٣): «وليس كذلك؛ فإن الله خلق بني آدم وفطرهم على قبول الإسلام، والميل إليه دون غيره والتهيؤ لذلك، والاستعداد له بالقوة، لكن لا بد للعبد من تعلم الإسلام بالفعل فإنه قبل التعلم جاهل لا يعلم شيء».

يشاء منها من يشاء من خلقه وأن ذلك لا يقدر عليه إلا هو كما قال تعالى: ﴿كَتَلِكُ مُومَا مُنْ اللهُ مَن يَثَلَهُ وَيَهَا عُلَ اللهُ مَن يَثَلَهُ وَيَهَا عُلَ اللهُ مَن يَثَلَهُ وَالمُعراف ٢١٤]، ﴿وَمَا كُنّا لِنَهُ مَن يَثَلَهُ وَالاعراف ٢٤]، ﴿وَمَا يَنْ اللهُ مَن يَثَلَهُ وَالإنسان ٢٠]، وقد نطق الكتاب بها لا يبقى معه ريب لذي فهم سليم وهمو قوله تعالى: ﴿وَاللهُ يَدْعُوا إِلَى دَارِ السّلَدِ وَيَهْدِى مَن يَثَلَهُ إِلَى صِرَاطِ مُسْلَقِيمٍ ﴾ فهم الدعوة وخص بالهداية من سبقت له العناية. واستيفاء الكلام في علم الكلام».

وحاصل قوله: «كلكم ضال إلا من هديته..، وكلكم جائع.. وكلكم عار»، التنبيه على فقرنا وعجزنا عن جُل منافعنا ودفع مضارنا بأنفسنا إلا أن ييسر ذلك لنا بأن يخلق ذلك ويعيننا عليه ويصرف عنا ما يضرنا.

وهو تنبيه على معنى قوله: لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، ومع ذلك قال في آخر الحديث: «يا عبادي إنها هي أعهالكم أحصيها لكم فمن وجد خيراً فليحمد الله ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه»، تنبيها على أن عدم الاستقلال بآحاد الأعهال لا يناقض خطاب التكليف إقداماً عليها وإحجاماً عنها، فنحن وإن كنا نعلم أنا لا نستقل فنحن نحس بوجدان الفرق بين الحركة الضرورية والاختيارية، وتلك التفرقة راجعة إلى تمكن محسوس وتأت معتادي وجد مع الاختيارية ويفقد مع الضرورية، وذلك هو المعبر عنه بالكسب وهو مورد التكليف، فلا تناقض ولا تعنيف»، انتهى.

الخامس: قوله تعالى: «ما نقص ما عندي إلا كها ينقص المخيط إذا ادخل البحر»:
.
المخيط: بكسر الميم وسكون الخاء: الإبرة.

وظاهر الحديث يقتضي أن يكون المعنى: أنه ما ينقص ما عند الله إلا كما ينقص البحر إذا دخلته الإبرة، أي: فينقص منه قدر ابتلالها منه، والمعتقد أن لا نقص ألبتة.

وأجيب عن ذلك أن ذلك بالنسبة إلى رأي العين، أي: فكما أن لا ينقص في رأي العين؛ فكذلك هو في علم الله تعالى لا نقص فيه ألبتة.

قال بن فرح: «وهذا قصد به التقريب للإفهام بها تشاهده فإن ماء البحر أعظم المرئيات وأكبرها وغَمْرُ الإبرة فيه لا يؤثر فيه، فضرب ذلك مثلاً لخزائن رحمته تعالى وفعله [وأنها](١) لا تنحصر ولا تتناهى، وأن ما أعطى منها من أول خلق السهاوات وما يعطي منها إلى يوم القيامة لا ينقص منها شيئاً.

وهذا نحو قوله على في الحديث الآخر: «يمين الله سحاء الليل والنهار لا يغيضها شيء، أرأيتم ما أنفق مُذخلق السماوات والأرض؟، لم يغيض ما بيمينه» (۲) ، وسر ذلك أن قدرته صالحة للإيجاد دائماً لا يجوز عليها العجز ولا القصور، والمكنات لا تنحصر ولا تتناهى، فها [يوجد] (۳) لا ينقص [شيئا منها] (۱) ، وبسط الكلام على هذه الأصول في علم الكلام».



(١) في (س) (فإنها).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٩٩٣/ ٣٧).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (يؤخذ). (٤) في (ب) (منها شيء).

#### الحديث الخامس والعشرون

## عن أبي ذر أيضاً ﴿ عَنْ أَبِي ذُر

#### الكلام عن الحديث من وجوه:

الأول: الأصحاب: جمع صاحب وهو من الصفات التي استعملت استعمال الأسماء، والأكثر في جمعه صحبان وصحاب، وقالوا: صحابة بفتح الصادعلى الأكثر وحكي كسرها، وهو اسم للجمع لا جمع.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب). (٢) في (ب) (وكل).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (وكل). (٤) أخرجه مسلم برقم (١٠٠٦).

<sup>(</sup>٥) قال ابن حجر «في شرح النخبة» (٩٢): «وهو من لقي النبي ﷺ وعلى آله وصحبه وسلم مؤمناً به ومات على الإسلام ولو تخللت ردة في الأصح».

وعن سعيد بن المسيب: أنه لا يعد صحابياً إلا من أقام مع رسول الله ﷺ بسنة أو سنتين وغزا معه غزوةً أو غزوتين.

قال الشيخ محيي الدين النووي [-رحمه الله تعالى-]() في «تهذيبه»: «فإن صح عنه هذا فضعيف، فإن مقتضاه أن لا يُعد جرير البجلي وشبهه صحابياً، ولا خلاف أنهم صحابة، ثم تعرف صحبته بالتواتر [أ]() و الاستفاضة [أو]() قول صحابي أو قوله إذا كان عدلاً".

وكذلك اختلف في التابعي على قولين:

أحدهما: الذي رأى صحابياً.

والثاني: الذي جالس صحابياً.

كذا نقله الشيخ محيي الدين في «تهذيب الأسماء واللغات».

الثاني: النبي: مأخوذ من النبأ الذي هو الخبر لأنه [مخبر](١) عن الله [عز وجل](٥).

وقيل: من النبوة وهي: الارتفاع، لأن الأنبياء [مُرفَعُوا] (١) الأقدار على من همز النبي، ومن لم يهمزه، [فمن همزه أخذه من النبأ، ومن لم يهمزاً احتمل أن يكون من النبوة أو من النبا على التسهيل.

فأما (٧) النبوة: فقيل: هي اختصاص العبد بخطاب الله تعالى واطلاعه على وحيه محتملاً للرسالة وعدمها.

<sup>(</sup>۱) ساقط من (ب). (۲) في (ب) (إلى). (٣) انظر «شرح النخبة» (٩٤).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (يخبر). (٥) في (ب) (تعالى). (٦) في (ب) (مرفوعوا).

<sup>(</sup>٧) في (ب) (وأما).

والرسالة: فعالة من أرسل وهي: اختصاص النبي بخطاب التبليغ، فالرسالة أخص من النبوة كما الرسول أخص من النبي (١).

#### الثالث: «الدثور»:

جمع دَثر مثل فلس وفلوس، قال الجوهري (٢٠): «وهو المال الكثير، يقال: مال دثر ومالان دثر وأموال دثر».

# الرابع: «يَصَّدَّقُون» $^{(r)}$ :

الرواية بتشديد الصاد والدال جميعاً، والأصل: يتصدقون فأدغمت إحدى التاءين في الصاد بعد إبدالها صاداً، ويجوز من حيث اللغة تخفيف الصادعلى حذف إحدى التاءين على ما تقدم من شروط الحذف وهو مساواة الحركتين.

الخامس: قوله عليه الصلاة والسلام: «إن بكل تسبيحة صدقة»:

فالتقدير: أن لكم بكل تسبيحة صدقة، فالخبر محذوف وهو متعلق المجرور الذي لكم وصدقة اسمها، ولا يجوز أن يكون [بكل](١٤) هو الخبر لعدم تمام المعنى.

وأما قوله عليه الصلاة والسلام: «وبكل (٥) تكبيرة صدقة» وما بعده:

فروي بوجهين رفع صدقة وبضمها، والرفع على الاستئناف والنصب على أن بكل تسبيحة صدقة، [قد](١) ذكره ابن فرح -رحمه الله-.

<sup>(</sup>١) وانظر «التعليق على الموطأ» للوقشي (١/ ١٣٧ - ١٣٩).

<sup>(</sup>٢) في «الصحاح» (٢/ ٣١٨). (٣) في (ب) (تصدقون).

<sup>( ) | = ( ( )</sup> 

<sup>(</sup>٥) في (ب) (وكل).

<sup>(</sup>٤) ساقط من (ب).

قال القاضي عياض [-رحمة الله تعالى-](١): «يحتمل تسميتها صدقة أن لها أجراً كما أن للصدقة أجراً، وأن هذه الطاعات تماثل الصدقات في الأجور، وسماها: «صدقة» على طريق المقابلة وتجنيس الكلام، وقيل معناه: أنها صدقة على نفسه».

وقال «صاحب المفهم» (٣): «مقصود هذا الحديث: أن أعال [الخير] (٣) إذا حسنت النيات فيها تَنزَّلت منزلة الصدقات في الأجور لا سيما في حق من لا يقدر على الصدقة، ويفهم منه أن الصدقة في حق القادر عليها أفضل من سائر الأعمال القاصرة على فاعلها».

السادس: لا يُفهم من قول الفقراء حسد الأغنياء، وإنها ذلك غبطة لا حسد وإرادة المنافسة فيها يتنافس فيه المتنافسون من طلب زيادة الخير والارتقاء إلى أقصى درجات القرب، فلما فهم على ذلك المقصد أجابهم بقوله: «أوليس قد جعل الله لكم ما تصدقون» الحديث.

تنبيه: وليُعلم (1) أن الأغنياء وإن شاركوا الفقراء في التسبيح وما ذكر معه فقد امتاز الفقراء عنهم بمزية جليلة وهي الحسرة التي يجدها الفقراء عند عدم ما ينفقون تقرباً إلى الله تعالى كها قال تعالى: ﴿وَتُولُوا وَأَعْبُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ كَزَنَا أَلَا يَهِدُوا مَا يُنفِقُونَ (1) [التوبة: ٩٦]، وقامت تلك الحسرة مع الإنفاق لأن نية المؤمن أبلغ من عمله (٥)، ولأن تسبيح الأغنياء مسبّب عن سؤال الفقراء، وكل من يتعلم عنهم

<sup>(</sup>١) انظر «الإكمال» (٣/ ٥٢٦)، وما بين معقوفتين ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) انظر «المفهم» (٣/ ٥١). (٣) في (ب) (البر).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (ولتعلم). (٥) تقدم تخريجه.

إلى يوم القيامة فإنه في المعنى، كأنه من صدقتهم عليهم، وشتان ما بين الصدقتين، وهذه صدقة الأذكار وهي قوت الأرواح، وتلك صدقة الطعام والشراب وهي قوت الأشباح.

فإن قلت: ظاهر [هذا] (۱) الحديث يشعر بتفضيل الغني الساكر على الفقير الصابر لأن الفقراء ذكروا له عليه الصلاة والسلام ما يقتضي تفضيل الأغنياء [بالتصدق] (۱) فأقرهم على ذلك، ولم يقل لهم أنتم أفضل منهم لصبركم على فقركم بل علّمهم ما يقوم مقام تلك الزيادة التي فضّلهم الأغنياء بها فلما قالها الأغنياء ساووهم فيها، وبقي معهم راجحية القُرَب المالية فقال علينا الله يؤتيه من يشاء (۱).

قلت: ولعل قوله عليه الصلاة والسلام: «ذلك فضل الله يؤتيه من شاء» في جانب الفقراء لا في جانب الأغنياء على ما تأمله الشيخ أبو طالب المكي -رحمه الله تعالى - فقال ما معناه: «إنكم فضلتم الأغنياء أو ساويتموهم وإن لم يكن [لكم](١) قُرُبات أموال وذلك بفضل الله تعالى».

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (بالتصديق).

<sup>(</sup>٣) وانظر حول مسألة المفاضلة بين الغني الشاكر والفقير الصابر وما قيل فيها «مجموع فتاوى شيخ الإسلام» (١١/ ٢١، ٦٩ و ١٩١ - ١٢١)، و «عدة الصابرين» لابن القيم (١٩١ - ١٩٥)، و «إعلام الموقعين» (٣/ ١٥٦)، و «الجامع من المقدمات» لابن رشد (١٩١ - ١٩٨)، وللإمام البركوي رسالة بعنوان «المفاضلة بين الغني الشاكر والفقير الصابر» وهي مطبوعة.

والخلاف في هذا المسألة شهير، والكلام مبسوط في كتب التصوف، بعد أن تعلم أن الذي عليه الجمهور من الصوفية تفضيل الفقير الصابر.

وقال الداودي من أصحابنا: «أن الأفضل الكفاف فإن الفقر والغنى محنتان يمتحن الله بها من يشاء من عباده، ولهذا قال عليه المصلاة والسلام: «اللهم اجعل رزق آل محمد كفافاً»، أو قال: «قوتاً»(۱)، هذا أو معناه، ووقفت طائفة عن التفضيل بينها».

فهذه أقوال (٢) العلماء -رحمهم الله تعالى-.

والتحرير عندي في هذه المسألة ما قاله شيخنا تقي الدين ابن دقيق العيد -رحمه الله تعالى-(٣) قال: «حقيقة الأصل أنها إن تساويا وحصل الرجحان بالعبادات المالية أن [يكون] (١) الغني أفضل ولا شك في ذلك، وإنها النظر إذا تساويا في أداء الواجب فقط وانفرد كل واحد بمعالجة ما هو فيه، وإذا كانت المصالح متقابلة ففي ذلك نظر يرجع إلى تفسير الأفضل ما هو، فإن فسرناه بزيادة الثواب، فالقياس يقتضي أن المصالح المتعدية أفضل من القاصرة، وإن كان الأفضل بمعنى الأشرف بالنسبة إلى صفات النفس، فالذي يحصل للنفس من التطهير للأخلاق [الرياضية] (١) لسوء الطباع بسبب الفقر أشرف، فترجح الفقير.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤٦٠)، ومسلم (١٠٥٥) من حديث أبي هريرة على.

<sup>(</sup>٢) في (ب) (أربعة أقوال للعلماء).

<sup>(</sup>٣) في «إحكام الإحكام» (٢/ ٩٥).

<sup>(</sup>٤) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (الرياضة).

ولهذا المعنى ذهب الجمهور من الصوفية إلى ترجيح الفقير الصابر لأن مدار الطريق على تهذيب النفس ورياضتها وذلك مع [الفقر](١) أكشر منه مع الغنى وكان أفضل بمعنى أشرف».

فهذا أحسن كلام رأيته في هذه المسألة، والله تعالى أعلم؛ يوفق من يشاء ويهدي من يشاء إلى صراط مستقيم.

السابع: قوله: «وأمر بالمعروف ونهى من منكر صدقة»:

إنها ساغ الابتداء بالنكرة هنالك لكونها عاملة وبيان ذلك أن [بالمعروف] (۱) يتعلق بأمر الذي هو المبتدأ أيضاً، وذلك أحد المسوغات للابتداء بالنكرة على ما هو مقرر في كتب العربية، ونكّرها للإتيان بأن أمراً ما ونهياً ما صدقة، والله أعلم.

وانظر لم عَرَّف المعروف ونكَّر المنكر وكأن ذلك والله أعلم إشارة إلى أصالة المعروف وثبوته وطروء المنكر عليه وتزلزله وزهوقه، والله سبحانه أعلم.

الثامن: قوله «في بضع أحدكم صدقة»:

قال الجوهري (٢): «البُّضع بالضم النكاح عن ابن السكيت يقال: ملك فلان بضع فلانه، والمباضعة: المجامعة وهي: البضاع».

<sup>(</sup>١) في (ب) (الفقير).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (المعروف).

<sup>(</sup>٣) في «الصحاح» (٣/ ٤٤٠).

وقال غيره: أنه قد يطلق على الفرج نفسه [فنبه] (١) أن المجامعة نفسها عبادة يثاب عليها إذا تقدمها نية صالحة من إعفاف نفسه [أ] (٢) و إعفاف زوجته أو قضاء حق [ها] (٢) من حيث الجملة أو طلب ولد يقول لا إله إلا الله، وليتكثر به الإسلام لقوله عليه الصلاة والسلام: «تناكحوا تناسلوا» الحديث (٢).

وقد كان عمر على عنزوج المرأة لا قصد له فيها إلا إرادة الولد للمكاثرة أو ليموت فيكون له أجره كما في الحديث: «من مات له ثلاث من الولد لم يبلغوا الحنث لم تمسه النار إلا تحلة القسم»، أو كما قال(٤).

التاسع: قوله عليه الصلاة والسلام: «أرأيتم لو وضعها في حرام أكان عليه وزر» إلى آخره، قيل فيه جواز القياس، وهو مذهب العلماء كافة، ولم يخالف فيه إلا أهل الظاهر ولا يعتد بهم.

وأما المنقول عن التابعين ونحوهم من ذم القياس فليس المراد به القياس الدذي تعهده الفقهاء المجتهدون، وهو القياس المذكور في الحديث، وهو قياس العكس، ونظمه كما يأثم في ارتكاب الحرام يؤجر في فعل الحلال، وحاصله راجع إلى إعطاء كل واحد من المتقابلين ما يقابل به الآخر من الذوات والإحكام.

<sup>(</sup>١) في (ب) (فيه). (٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) لم أجده بهذا اللفظ، وأخرج عبـدالرزاق في «المـصنف» (٦/ ١٧٣) بـرقم (١٠٣٩١) عـن ابـن ، جريج قال أُخبرت عن هشام بن سعد عن سعيد بن أبي هلال قال: قال ﷺ: «تناكحوا تكثروا»، ، وهذا اسناده ضعيف فيه ابن جريج وهو مدلس ثم هو من مرسل سعيد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١٢٥١)، ومسلم (٦٦٥٦) من حديث أبي هريرة بلفظ أخر.

واختلف الأصوليون في العمل به، وهذا الحديث دليل لمن عمل به وهو الأصح (١)، والله أعلم.

العاشر: في هذا الحديث فضل التسبيح والتكبير والتحميد والتهليل، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وثوابها أكثر من ثواب هذه الأذكار لأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرض كفاية لا يقع نفلاً بخلاف الذكر فإنه يقع نفلاً.

وثواب الواجب أكثر من ثواب النفل، ونقل إمام الحرمين عن بعض العلماء: أن ثواب الفرض يزيد على ثواب النفل سبعين درجة، وتأنسوا في ذلك بحديث، ويؤيد هذا قوله ﷺ فيما يحكي عن الله عز وجل: «ما تقرب إلى المتقربون بأفضل من أداء ما افترضت عليهم»، الحديث (٢)، والله أعلم.

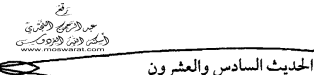


<sup>(</sup>۱) انظر عن القياس وحجيته «روضة الناظر» (۲/ ۱۵۰)، و«المسودة» (۲/ ۷۰۷)، و«إعلام الموقعين» (۲/ ۲) و (۱/ ۲۵۲) و (۱/ ۳٤۱)، و «الموافقات» (۱/ ۲۱۲) و (۱/ ۱۵۰)، (۲۲، ۱۲) و (۱/ ۲۵۲) و (۱/ ۲۵) و (

<sup>(</sup>٢) هو حديث: «من عادى لى ولياً.. » الحديث بطوله.

رَفْحُ معبس (الرَّحِيلِ (اللجَّسِّ يَ رُسِّكِتِر) (النِّهِ) (الفِروف مِسِي www.moswarat.com

1



«كُلُ سلامي من الناس عليه صدقة كل يوم تطلع فيه الشمس، يعدل بين الاثنين صدقه، ويعين الرجل في دابته فيحمله عليها أو يرفع له عليها متاعه صدقة، والكلمة الطيبة صدقة، وبكل خطوة يمشيها إلى الصلاة صدقة، ويميط الأذى عن الطريق صدقة»، رواه البخارى ومسلم (۱).

#### الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: السُلامى: بضم السين وتخفيف اللام، قال الجوهري [-رحمه الله-] ("): «والسُلاميات بالضم: عظام الأصابع"، قال أبو عبيد: «السُلامي في الأصل عظم يكون بين فرسَن البعير"، قال الجوهري: «واحده وجمعه واحد، وقد جُمع على سُلاميات".

وقال القاضي عياض في «المشارق» (٢٠): «أي: على كل عضو ومفصل، أي: على كل عظم، وأصله عظام الكف والأصابع والأرجل ثم استعمل في سائر عظام الجسد ومفاصله».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٧٠٧) و(٢٨٩١)، ومسلم (١٠٠٩).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب) والنص في «الصحاح» (٥/ ٢٩٩)، و «الغريبين» لأبي عبيد (٣/ ٩٢٤).

<sup>(4) (1/ 624).</sup> 

وإنها قال عليه الصلاة والسلام: [«عليه»]() ولم يقل: عليها؛ وإن كانت السُلامى مؤنثة حملاً على معنى العضو [أ]() و المفصل، [ومثله]() قول تعالى: ﴿ وَإِذَا حَمَرَ ٱلْوَسَمَةَ ﴾ [النساء: ٨]، إلى قول ه: ﴿ وَإِذَا حَمَرَ ٱلْوَسَمَةَ ﴾ [النساء: ٨]، إلى قول المفسوم لأن ذكر القسمة يدل عليه.

ويضَّعف قول من قال في هذا الحديث: إن الضمير يرجع إلى كل، لأن كلاً بحسب ما يضاف إليه والمضاف إليه مؤنث والمضاف يكتسي من المضاف إليه التأنيث، والله أعلم.

وفي حديث عائشة ﴿ الله على الله على الله على الله على منه على منه على منه على منه على الله عل

وقال «صاحب الإفصاح»: «في هذا الحديث من الفقه أن الإنسان أعطاه الله خَلْقَهُ قال الله تعالى: ﴿ اللَّهِ مَعْنَى اللَّهِ مَعْنَى اللَّهِ مَعْنَى اللَّهِ عَالَى: ﴿ اللَّهِ مَعْنَى اللَّهِ مَعْنَى اللَّهِ مَعْنَى اللَّهِ مَعْنَى اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُلّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللل

وقال أبو عبيدة (٩): «معنى الحديث: أن كل عظم من عظام ابن آدم إذا نظر الآدمي في خلق نفسه ورأى أن لو قد أعوزه عظم واحد لاختلت عليه حياته كما

ساقط من (ب). (۲) زیادة من (ب). (۳) فی (ب) (ومنه).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (ثلاث مائة). (٥) في (ب) (على). (٦) أخرجه مسلم (١٠٠٧).

<sup>(</sup>٧) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٨) ما بين معقوفتين زيادة من (ب) ، وانظر «جامع البيان» لابسن جريـر (١٦/ ٢١٥) ، و«المحـرر الوجيز» لابن عطية (٤/ ٤٧).

<sup>(</sup>٩) في (ب) (عُبيد).

لو زاد ورأى أن ذلك كله لم يكن فيه صنع وأن عظام الآدمي طوال وقصار ورقاق وغلاظ فلو قد قصر الطويل منها أو طال القصير أو غلظ الدقيق لأختل بذلك نفعه.

فإذا أصبح المؤمن وقد أُعطَي لين الحركة في تركيب العظام وجعلها له جسماً صلباً لا يضعف [منه] (۱) أنبوب سَاقِهِ عن حمل بدن نفسه وعن حمل جملة بدنه أيضاً، ولا عظم زيادة عن إقلال حمل ما يرفعه بيده ولا عظام أضلاعه من وقاية حشاه ولا عظم [يا فوخه] (۲) عن صيانة دماغه تَعيَّن أن يشكر فاعل هذا به شكراً متحتماً.

فنبه الشرع على أن يقابل هذه النعمة بها ذكره إلا أنه أطلق في تسمية ذلك صدقة مُحرجاً لها مخرج ما يشاب عليه [ويوجر] فيه مم احتسب بقوله سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر وأمر بالمعروف ونهي عن المنكر ثم لطف به حتى جعل ذلك كله بأن يصلي ركعتين من ضحى على معنى أنه إذا قام قد عَمَّته عظامه وإذا ركع استوت له عظامه وإذا سجد وجلس تذكر بها بين الركعتين مطاوعة الأعضاء له في جميع أشغاله فيكون [بهاتين] الركعتين جامعاً لشكر العظام عن جميع أشغاله من غير الصلاة كالنعمة بها عليه في الصلاة»، انتهى.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (نافوخه).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (ويؤخر).

<sup>(</sup>٤) في (أ) (بها بين) والصواب ما أثبتناه.

وقال سهل بن عبدالله التستري ﴿ فَي الإنسان ثلاثهائة وستون عرقاً: مائة وثهانون ساكنة، ومائة وثهانون متحركة، فلو تحرك ساكن لم يتم ولو سكن متحرك لم يتم»، فالله تعالى المسؤول أن يوزعنا شكر ما أنعم به علينا، آمين.

الثاني: قوله عليه الصلاة والسلام: «يعدل بين الاثنين صدقة»:

الأصل: أن يعدل، لأن الموضع موضع [مبتدأ] (١) خبره صدقه فهو مما حُذفت فيه أن واكتُفي بِصلتها، ونظيره قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [الرعد: ١٦]، والأصل: أن يريكم، وهو في موضع المبتدأ وخبره من آياته.

وقالوا: تسمع بالمعيدي خير من أن تراه، والأصل: أن تسمع بدليل إتيانها في القرين وهو أن تراه، قيل: ويجوز أن يكون من الباب إيقاع الفعل موقع المصدر ويكون الأصل: سهاعك بالمعيدي أو عليه قوله:

وقـــالوا مــاتــشاء فقلت الهـوى في الإصـباح أثّــر ذي أثــيره فـأوقع الهـوا موقـع لهـو

فعلى هذا يكون التقدير في الحديث: عدله بين اثنين صدقة، والأول أظهر والمعنى يُصلح بينها ففيه فضل الصلح بين الناس وهو موافق لقول تعالى: ﴿لَّا خَيْرَ فِي صَالِي اللَّهِ مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُونِ أَوْ إِصْلَاجٍ بَيْنَ النَّاسِ ﴾ [النساء:١١٤].

وقد أجاز الشرع الكذب في الإصلاح لقصد الأُلفة بين المسلمين وعدم التقاطع والتهاجر (٢)، وكذلك في إرهاب الكفار وعِدة الرجل زوجته حسب ما جاء في الحديث (٣).

=

<sup>(</sup>١) في (ب) (ابتداء).

<sup>(</sup>٣) يشير إلى ما أخرجه أحمد (٦/ ٤٠٣) من حديث أم كلثوم أيضاً: «رخص من الكذب في ثلاث:

الثالث: الكلمة الطيبة تحتمل عندي وجهين:

أحدهما: أن يراد بها: كلمة ذكر من تسبيح ونحوه.

والثاني: أن يراد بها: كلمة يطيب بها قلب أخيه المسلم من دعاء له، أو ثناء عليه بحق ونحو ذلك.

الرابع: الخطوة: بفتح الخاء، والمرة الواحدة، والجمع خطوات بالتحريث وخطا، مثل ركوه وركاً، والخطوة بالضم: ما بين القدمين، وجمع القلة خطوات وخطوات، والكثير نُحطا، قاله الجوهري(١).

الخامس: قوله عليه الصلاة والسلام: «يميط الأذى عن الطريق صدقة»:

هو بضم الياء مِن يميط، [والأصل فيه أن يميط] (١٠)، وهو كما تقدم في يعدل سواء، يقال: ماط الشيء وأماطه إذا تنحى عنه، وكذلك مطّ [تُ] (١٠) غيري وأمطته أي: نَحَتَّهُ، قال الأصمعي: «مطت أنا وأمطت غيري»

ومنه إماطة الأذى عن الطريق، والأذى هنا: ما يؤذي الناس في طرقاتهم من نجاسة أو حجارة ونحو ذلك، وفي الحديث: «الإيمان بضع وسبعون شعبة أعلاها أن لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق»(٣).

 <sup>=</sup> في الحرب وفي الإصلاح بين الناس وقول الرجل لامرأته ، وحديث الرجل لامرأت وحديث المرأة زوجها»، وانظر تمام تخريجه في «المجالسة» (٢٦٠٣).

<sup>(</sup>۱) انظر «الصحاح» (٦/ ٢٧٠).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

وقد أخبرني بعض أصحابنا أن بعض العلماء استحب أن يأتي عند إماطة الأذى عن الطريق بكلمة التوحيد ليكون جامعاً بين أعلى الإيمان وأدناه (١).

ويحتمل عندي وجها آخر وهو: أن يكون المعنى بالأذى: أذى المظالم ونحوها، وبالطريق: طريق الله تعالى وهو شرعه وحدوده ورسومه، وذلك أعظم أجراً من إزالة الأذى الحسي بها لا يقارب، والله [سبحانه] أعلم. والطريق يذكر ويؤنث.



<sup>(</sup>١) ليس على ذلك دليل من السنة.



#### الحديث السابع والعشرون

### الحديث السابع والعشرون

عن النواس بن سمعان الله عن النبي علي قال:

«البر: حسن الخلق، والإثم: ما حاك في نفسك؛ وكرهت أن يطلع عليه الناس»، رواه مسلم (۱).

وعن وابصة بن معبد ﴿ وَاللَّهُ عَالَ:

أتيت رسول الله ﷺ فقال: «جئت تسأل عن البر؟»، قلت: نعم، قال: «استفت قلبك؛ البر ما اطمأنت إليه النفس واطمأن إليه القلب، والإثم ما حاك في النفس وتردد في الصدر؛ وإن أفتاك الناس وأفتوك».

حديث حسن رويناه في مسندي الإمامين أحمد بن حنبل والدارمي بإسناد حسن (٢).

التعريف (٢٠): النواس بفتح النون وتشديد الواو بن سمعان بكسر السين وفتحها خالد بن عبدالله بن قريط بن عبدالله بن أبي بكر بن كلاب بن ربيعة بن عامر بن صعصعة بن عمرو الكلابي ويقال: الأنصاري.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٥٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٤/ ٢٢٨)، والدارمي (٢/ ٢٤٥)، وأبو يعلى في «المسند» (١٥٨٤)، والطحاوي في «المشكل» (١٥٨٤)، والطبراني في «الكبير» (١٢٨/ ١٤٨) رقم (٣٠٤)، وابن أبي الدنيا في «مدارة الناس» (٨٥)، وأبو نعيم في «الحلية» (٢/ ٣٠)، كلهم من طرق عن حماد بن سلمة عن الزبير أبي عبدالسلام عن أيوب بن عبدالله بن مكرز عن وابصة فذكره.

وإسناده ضعيف فيه ابن مكرز وهو ضعيف، والحديث لمه طرق يتقوى بها، وانظر «أعلام الموقعين -مشهور» لابن القيم (٦/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٣) انظر ترجمته في «الاستيعاب» (٢٦٣١)، و «طبقات ابن سعد» (٧/ ٣٠٠).

روي رسول ﷺ سبعة عشر حديثاً.

روى لمه مسلم ثلاثة أحاديث، وروى لمه أبو داود والترمذي وابن ماجمه والنسائي.

[و]وابصة (۱) بن معبد بن عتبة بن الحارث بن مالك بن الحرث بن بشير بن كعب بن [سعد] (۲) بن الحارث بن ثعلبة بن دودان (۲) بن أسد بن خزيمة الأسدي، يكنى أبا سالم، ويقال: أبو الشعثاء.

وقال أبو سعيد: «قدم على رسول الله ﷺ في عشرة رهط من بني أسد سنة تسع فأسلموا، ورجع إلى بلاد قومه ثم نزل الجزيرة وسكن الرقة، وقدم دمشق، وكانت له بها دار بقنطرة سنان».

روى عن النبي ﷺ وعن عبدالله بن مسعود وخريم بن فاتك وأم قيس بنت محصن.

وقال محمد بن سعيد الرقي: «سمعت أبا الهيشم محمد بن عبدالصمد بن عبدالرحن الوابصي يقول: توفي وابصة بالرقة وقبره بها عند منارة مسجد جامع

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في «الاستيعاب» (٢٧٢٠)، و «الطبقات» (٧/ ٣٣١)، وما بين معقوفتين زيادة من (ب).

<sup>(</sup>۲)  $\dot{y}$  ( $\psi$ ) ( $\dot{y}$ ) ( $\dot{y}$ ) ( $\dot{z}$ ) ( $\dot{z}$ ) ( $\dot{z}$ ).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (ابن عياض ابن عامر). (٥) في (ب) (بني).

<sup>(</sup>٦) ساقط من (ب).

الرقة، حدث عنه من أولاده عمرو وسالم وكان رجلاً بكاءً لا يملك دمعه أروى له أبو داود والترمذي وابن ماجه».

#### ثم الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: «البر» خلاف العقوق والمبرة.

مثله تقول (١٠): بررِتُ، [والذي] (٢) بالكسر: أبره براً فأنا بَرٌ به وبارٌ، وجمع البر الأبرار وجمع البر

الثاني: «حسن الخلق» قد تقدم تفسيره وأنه: طلاقة الوجه، وكف الأذى وبذل المعروف، وقيل: هو الإنصاف في المعاملة، والرفق في المعاملة والعدل في الأحكام والبذل والإحسان.

وقوله عليه الصلاة والسلام: «البر حسن الخلق»:

أي: معظم البر كقوله: «الحج عرفة»()، و«الدين النصيحة»()، فهو من الحصر المجازي كما تقدم وهذا من أوجز لفظ وأبلغه، والله أعلم حيث يجعل رسالته، وكأن المراد بالخلق على ما تقدم، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) في (ب) (يقول). (٢) في (أ) (والدي) والصواب ما أثبتناه كها في (ب).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٤/ ٣٠٩)، وأبو داود (١٩٤٩)، والترمذي (٨٨٩)، والنسائي (٥/ ٢٦٤)، وابن ماجه (٣٠١٥)، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمشاني» (٩٥٧)، وابن خزيمة في «صحيحه» (٢٨٢٢)، والطحاوي في «شرح المعاني» (٢/ ٢٠٩)، وابن حبان (٣٨٩٢) والبيهقي (٥/ ١١٦) من طرق عن سفيان الثوري عن بكير بن عطاء قال سمعت عبدالرحمن بن يعمر فذكرة. والحديث صحيح رجاله كلهم ثقات، وصححه شيخنا الألباني في (الإرواء» (١٠٦٤).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريجه.

### ألحديث السابع والعشرون

الثالث: قوله: «والإثم ما حاك في نفسك»:

الإثم: الذنب، يقال: أثم الرجل بالكسر إثماً ومأثماً إذا وقع في الإثم فهو آثم وأثيم وأثوم.

ومعنى حاك في النفس: أثّر فيها ورسخ واستقر، يقال: حاك فيه السيف وأحاك بمعنى والحيك أخذ القول في القلب، يقال: ما يحيك فيه الملام، أي: ما يؤثر فيه، قاله الجوهري(١).

وهذا جواب إنه [يجاب به] (٢) اللبيب الفطن الحاذق الفهم دون الجاهل الغليظ الطبع الضعيف الإدراك، فكأنه على [خاطب] (٢) الناس على قدر عقولهم [كها جاء في الحديث] (١).

والحديث أخرجه الديلمي في «مسند الفردوس» كها في «المقاصد الحسنة» للسخاوي رقم (١٨٠) من طريق أبي عبدالرحمن السُلمي حدثنا محمد بن عبدالله بن قريش حدثنا الحسن بن سفيان حدثنا إسهاعيل بن محمد الطلحي حدثنا عبدالله بن أبي بكر عن أبي معشر عن عكرمة عن ابن عباس قال: قال رسول الله على : «أمرنا أن نكلم الناس على قدر عقولهم».

<sup>(</sup>١) انظر في «الصحاح» (٤/ ٣٧٥).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (يُجاوب به).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (بخاطب).

<sup>(</sup>٤) ما بين معقوفتين ساقط من (أ).

وإسناد الحديث ضعيف جداً فيه أبو معشر، نجيح بن عبدالله السندي المدني.

قال البخاري: «منكر الحديث»، وقال ابن معين: «ليس بشيء» وقال النسائي وأبو داود: «ضعيف التهذيب» (٥/ ٢١١).

ونقل السخاوي عن الحافظ ابن حجر أنه قال: «ضعيف جداً».

قالـت عائـشة ﴿ عَلَيْكُ : «أمرنـا رسـول الله ﷺ أن ننـزل النـاس منـازلهم "(١) [وهذا]<sup>(٢)</sup>كها جاء في الحديث الآخر: «**الإثم حزاز القلوب**»، ضبط الجـوهري<sup>(٣)</sup> بتشديد الزاي حرَّاز ليس إلا، وما أكثر ما يستعمله الناس مخففاً قال: «والحزاز ما حز في القلب وكل شيء حك في صدرك فقد حز».

قال «صاحب الإفصاح»: «الإثم ما حاك في صدرك، هذا أصل يُتمسك به لمعرفة الإثم من البر فإنه قد يطمئن القلب للعمل الصالح طمأنينة تبشر بـأمر العاقبة، والإثم يحك في الصدر من غير طمأنينة لأنه لا يقر للشرع عليه، وإنما يكون على وجه [يَشُك] ( ) و تأويل محتمل إلا أن [معناه] ( ) يظهر [ب] ( ) أن يكره صاحبه اطلاع الناس عليه، والناس هنا وإن كان مـذكوراً بـالألف والـلام فهـو ينصرف إلى وجوه الناس وأمثالهم لا إلى رعاعهم، فذلك حينتذ هو الإثم فليتركه، وهذا ما زال ظاهراً معروفاً حتى قال زهير:

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٨٤٢)، وأبو يعلى في «المسند» (٤٨٢٦)، وأبو الـشيخ في «الأمثـال» (٢٤١) من طرق عن سفيان عن حبيب بن أبي ثابت عن ميمون بن أبي شبيب عن عائشة مرفوعاً. وإسناده ضعيف، حبيب كثير الإرسال والتدليس، وميمون لم يـدرك عائشة كما في «المراسيل»

لأبي داود (٢٤١).

وذكر مسلم –رحمه الله تعالى- في مقدمة "صحيحه" فقال: "وذكر عن عائشة ﴿ أَمِّهَا اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ اللَّهِ أ قالت»، فذكر ه...

وانظر «المقاصد الحسنة» للسخاوي (٩٣)، و«صيانة صحيح مسلم» لابن الصلاح (٨٤).

<sup>(</sup>٣) انظر في «الصحاح» (٣/ ١٧). (٢) ساقط من (ب) والحديث تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٥) في (أ) (معياره). (٤) في (ب) (كشك).

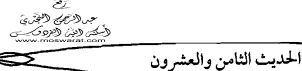
<sup>(</sup>٦) ساقط من (ب).

# ك الحديث السابع والعشرون

الــــستر دون الفاحـــشات ولا يلقاك دون الخير من سَــتر

وفي هذا الحديث معجزة من معجزاته عليه الصلاة والسلام وهي إخباره بما في نفس السائل من السؤال عن البر قبل أن يتكلم بذلك.





عن أبي نجيح العرباض بن سارية وصلى قال:

وعظنا رسول الله على موعظة وجلت منها القلوب وذرفت منها العيون، فقلنا: يا رسول الله؛ كأنها موعظة مودع فأوصنا، قال: «أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة وإن تامَّر عليكم عبد، وإنه من يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين [من بعدي](۱) عضوا عليها بالنواجذ وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل بدعة ضلالة»، رواه أبو داود والترمذي وقال: «حديث حسن صحيح»(۱).

<sup>(</sup>١) ساقط من (أ).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٤/ ٢٢١)، وأبو داود (٧٠ ٦٤)، والترمذي (٢٦٧٢)، وابن ماجه (٤٢)، والدارمي (١/ ٤٤)، وابن نصر في «السنة» (١/ ٢١)، والآجري (١/ ٤٤)، وابن نصر في «السنة» (١/ ٢٠)، والآجري في «الشريعة» (١/ ٤٠٠) رقم (٨٦)، وابن حبان (٥٥)، والطبراني في «الكبير» (١٨/ ٢٤٥)، والمروي في «ذم الكلام» (٣/ ١٢) حديث رقم (٥٠٠)، والمحاوي في «المشكل» (٢/ ٢٩)، واللالكائي في «شرح الأصول» (١٠١)، والبغوي في «شرح السنة» (١٠٠)، والبيهقي في «السنن» (١/ ١١٤) كلهم من طرق كثيرة عن العرباض بن سارية فذكره.

والحديث صحيح صححه جمع من الأئمة ولا يلتفت لمن ضعفه.

قال الترمذي: «حديث حسن صحيح»، وقال الهروي في «ذم الكلام» (٣/ ١٢٢): وهذا من أجود حديث في أهل الشام وأحسنه»، وقال البغوي: «حديث حسن»، وقال ابن عبدالبر في «الجامع» (٢/ ٢٢٢). «حديث ثابت»، وقال الدغولي «صحيح»، وقال الحاكم: «صحيح ليس له علة»، وصححه شيخنا الألباني، وانظر تمام تخريجه في «الإرواء» (٨/ ١٠٧) رقم (٢٤٥٥)، و«ذم الكلام» للهروي (٣/ ١٠٥ - ١٤٨).

### التعريض (١):

عرباض بن سارية السُلمي، يُكنى أبا نجيح كان من أهل الصُفة، وهو أحد البكائيين، نزل الشام وسكن حمص.

قال محمد بن عوف: كل واحد من عمرو بن عنبسه والعرباض بن سارية يقول إنه رابع الإسلام، لا ندري أيها أسلم قبل صاحبه، وكان عتبة بن عبد يقول: «عرباض خير مني».

روى عنه أبو أمامة الباهلي وأبو رهم أحزاب بن أسيد السماعي ويقال: السمعي وابنته [أم](٢) حبيبه بنت العرباض وغيرهم.

روى [له](٣) أبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه.

### ثم الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: الوعظ، النصح بالعواقب، تقول: وعظته وعظاً وعِظة فاتعظ، قَبِل الموعظة، قاله الجوهري().

والوجل: الخوف، تقول: منه وَجل تَوجَل ويَأْجَل ويتَّجل ويَجِل أربع لغات، وتوجيهها في كتب العربية.

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في «الاستيعاب» (٢٠٣٠)، و«الطبقات» (٤/ ٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (عنه).

<sup>(</sup>٤) انظر «الصحاح» (٣/ ٤٣٥).

وقد تقدم الكلام على القلب في الحديث السادس مستوعباً.

الثاني: قوله: «ذرفت منها العيون»:

هو بالذال المعجمة وفتح الراء [يقال: ذرف الدمع يذرف] (١) ذرفاً وذرفاناً إذا سال [و] (٢) ذرفت عينه سال منها الدمع.

فيه أن العالم يعظ أصحابه ويذكرهم ويخوفهم ويشوقهم ولا يقتصر بهم على معرفة الأحكام والحدود والرسوم.

الثالث: قوله عليه الصلاة والسلام: «أوصيكم بتقوى الله [والسمع الطاعة](٢)»:

قد تقدم أن التقوى: امتثال [ما]<sup>(۳)</sup> أمر الله تعالى به واجتناب ما نهى عنه، وأصلها: وقوى مشتقة من الوقاية، والأصل فيها: وقاية النساء التي تستر بها المرأة رأسها تقيها من غبار وحر وبرد ونحو ذلك، بكسر الواو وقد تُفتح فأبدلت الواو تاء كما أبدلت في تران وتخمة وتكاة، والأصل وران ووَخمة وؤكاة، وقد استوعبت الكلام على هذه اللفظة في (الغاية القصوى في الكلام على آية التقوى)، فالمتقي جعل بينه وبين المعاصي وقاية تحول بينه وبينها من قوة عزمه على تركها وتوطين قلبه على ذلك، فلذلك قيل له متق.

رزقنا الله التقوى على ذلك، آمين بمنه ولطفه.

<sup>(</sup>١) في (ب) (ذرفت الدمع تذرف).

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب). (٤) ساقط من (ب).

الرابع: قوله: عليه الصلاة والسلام: «وإن تأمَّر عليكم عبد»:

قال العلماء: العبد لا يكون والياً ولكن النبي عَيَلِيْهِ ضرب به المثل على التقدير وإن لم يكن، كقوله عَيَلِيَّةِ: «من بنى لله تعالى مسجداً ولو كمفحص قطاة بني الله له بيتاً في الجنة»(١)، ولا يكون مفحص القطاة مسجداً، ولكن الأمثال يأتي فيها مثل هذا.

قال القاضي أبو بكر بن العربي -رحمه الله تعالى-: «والـذي عندي أن النبي على أخبر بفساد الأمر ووضعه في غير أهله حتى توضع الولاية في العبد، فإذا كانت فاسمعوا وأطيعوا تغليباً لأهون الضررين، وهو الصبر على ولاية من لا تجوز ولايته لئلا [يتغير] (٢) ذلك فيخرج منه إلى فتنة عمياء صهاء لا دواء لها، ولا خلاص منها، وقد ذكر في رواية تعدي الولاة وظلمهم، فقال (٣): «اسمعوا وأطيعوا ما أقاموا فيكم كتاب الله».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة (۲۰۱۳)، والطحاوي في «المشكل» (۱/ ٤٨٥)، وأبو عبيد في «الغريب» (۱/ ٤٣٦)، وابين حبان (۱، ١٦١) والقضاعي (۹۷)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (۲/ ٤٣٧) كلهم من طرق عن الأعمش عن إبراهيم التيمي عن أبيه عن أبي ذر فذكره. والحديث صحيح رجاله كلهم ثقات.

واحديث صحيح رجاله كلهم لفار وانظر «صحيح الترغيب» (٢٦٨).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (يغير).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٦/ ٤٠٢)، والترمذي (١٧٠٦) من حديث أم الحصين الأسدية قالت: «سمعت رسول عليه يخطب في حجة الوداع وعليه برد قد انتقع به من تحت إبطه»، قالت: «وأنا أنظر إلى عضلة عضده ترتج سمعته يقول «يا أيها الناس، اتقوا الله وإن أمر عليكم عبد حبشي مجدع فاسمعوا له وأطبعوا ما أقام لكم كتاب الله».

قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح».

وأخرجه مسلم (١٢٩٨) بلفظ: «إن أمر عليكم عبد مجدع أسود يقودكم بكتاب الله تعالى، فاسمعوا له وأطبعوا».

وانظر «جامع العلوم والحكم» لابن رجب (١١٨/٢-١٢٠).

قلت: وهذا واقع اليوم لا محالة، ولا حاجة بنا إلى التعيين فهذه من معجزاته ﷺ وإخباره بها سيكون وقد كان.

الخامس: قوله عليه الصلاة والسلام: «عليكم بسنتي»:

السنة في [أصل](١) اللغة: السيرة، وفي الشرع: ما فعله النبي على وداوم عليه وأظهره في الجهاعة، ولم يدل دليل على وجوبه.

ومرادهم بذلك السنة التي تقابل الفرض، والمراد بها في الحديث أعم من ذلك، وهو: اتباع ما أصله على أمر ونهي وجوباً وندباً وإباحة بعد تصحيح العقائد الإيانية التي عليها [تبنى](") الأحكام الشرعية.

السادس: قوله عليه الصلاة والسلام: «وسنة الخلفاء الراشدين المهديين» بريد الأربعة، وهم: أبو بكر وعمر وعثمان وعلي علي المسلمة [وعن الصحابة](١) أجمعين.

وهم الذين شملهم الهدى، وحُسن الهدى، وأنفذ الله فيهم وعده، وأنهى حَدَّهُ في قوله تعالى: ﴿ وَعَدَاللهُ اللَّهِ عَامَلُوا مِنكُ وَعَكُوا الصَّلَاحَاتِ لِيَسْتَخْلِفَنَهُ مَ وَاللَّهُ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَلَا الصَّلَاحَاتِ لِيَسْتَخْلِفَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلِيهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلِيهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَهُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلِيهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلِيهُمُ وَلِيهُمُ وَلِيهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلِيهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَّهُمُ وَلِيهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلِيهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُمُ وَلِيهُمُ وَلَيْهُمُ وَلِهُمُ وَلِيهُمُ وَلِيهُمُ وَلَيْهُمُ وَلِهُمُ وَلِهُمُ وَلِهُمُ وَلِهُمُ وَلَّهُمُ وَلَّهُمُ وَلِهُمُ وَلِلْهُمُ وَلِهُمُ وَلَّهُمُ وَلِهُمُ وَلِهُمُ وَلِهُمُ وَلِهُمُ وَلِهُمُ وَلِهُمُ وَلِلْهُمُ وَلِهُمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُمُ وَلَاهُمُ وَلِلْهُ فَاللَّهُمُ وَلِهُمُ وَلِهُولُهُمُ وَلِهُمُ وَاللَّهُمُ وَلِهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَلِلْهُمُ وَلِهُمُ وَاللَّهُمُ وَلِهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ ولِهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّ

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (تنبني).

<sup>(</sup>٣) بدل ما بين معقوفتين في (ب) [الآية].

وقد قال عليه السلام: «اقتدوا بالذين من بعدي أبي بكر وعمر» (١) فخص من الأربعة اثنين، وقال للمرأة التي سألته وأمرها أن ترجع إليه فقالت له: «فإن لم أجدك [فقال: «أبا بكر»] (٢)، فخصه من الاثنين، وهذا خصوص خصوص الخصوص.

(۱) ني (ب) (هنگا).

والحديث ورد عن جمع من الصحابة:

أولاً: عن عبدالله بن مسعود:

أخرجه الترمذي (٣٨٠٥)، والطبراني في «الكبير» (٩/٦٦/٦٢)، وعبدالله بن أحمد في «زوائد فضائل المصحابة» (٢٩٤) وتمام في «الفوائد» (١٧٣٢)، والبغوي في «شرح السنة» (٣٨٩٦)، والحاكم (٣/ ٧٦) كلهم من طرق عن يحيى بن سلمة عن سلمة بن كهيل عن أبي الزعراء عن ابن مسعود ذكره.

والحديث إسناده ضعيف جداً، فيه يجبى بن سلمة بن كهيل قال أبو حاتم: «منكر الحديث ليس بالقوي»، وقال ابن معين: «لبس بشيء»، وقال البخاري: «في أحاديثه مناكير» «التهذيب» (٦/ ١٤٣)، وقال الذهبي: «سنده واو»، وقال الترمذي: «ويحيى يضعف في الحديث».

ثانياً: عن حذيفة بن اليهان:

أخرجه الترمذي (٣٦٦٢)، وابن ماجه (٩٧)، وأحمد (٥/ ٢٩٩) وفي «فضائل المصحابة» (٤٧٨) وابنه في «الزوائل» (١٩٨)، والطحاوي في «المشكل» (٢/ ٨٤)، والحاكم (٣/ ٧٥)، وابن سعد في «الطبقات» (٢/ ٣٣٤)، والحنال في «المسنة» (٣٣٦)، وابن شاهين في «مذاهب أهل السنة» (١٤٧)، وابن أبي عاصم في «السنة» (١١٤٨)، واللالكائي في «شرح الأصول» (٢٤٩٨) كلهم من طرق عن عبدالملك بن عمير عن مولى لربعي بن خراش عن ربعي عن حذيفة.

والحديث رجاله كلهم ثقات.

ثالثاً: عن أنس بن مالك:

أخرجه ابن عدي في «الكامل» (١/ ٧٥) من طريق مسلم بن صالح عن أبي رجاء عن أنس فذكره. والحديث رجاله كلهم ثقات.

وجود إسناده شيخنا في «الصحيحة» (٣/ ٢٣٥).

والحديث صحيح بمجموع طرقه، وانظر تخريجه مطولاً في «الصحيحة» (١٢٣٣)، و«المجالسة» (٨/ ٢٥٨-٢٦٣).

(٢) في (ب) (ما تجدي أبا بكر ﷺ).

والحديث أخرجه البخاري (٣٦٥٩) من حديث جبير بن مطعم ﷺ.

وأمره ﷺ بالثبات على سنة الخلفاء يكون الأمرين:

أحدهما: التقليد لمن يعجز عن النظر.

والثاني: عند اختلاف الصحابة فيقدم الحديث الذي فيه الخلفاء وأبو بكر وعمر [ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيه في الله عليه الله تعالى -. «الموطأ»، قاله ابن العربي -رحمه الله تعالى -.

السابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «عضوا عليها بالنواجذ»:

العض: كله بالضاد إلا عَظَ الزمان فإنه بالظاء، قال:

وعظ زمانٍ يما ابن مروان لم يدع من المال إلا مسحتاً أو مجلفاً

والنواجذ: بالذال المعجمة جمع ناجذ، وهو آخر الأضراس، والأسنان أربعة: نواجذ في أقصى الأسنان بعد الأرجا، ويسمى ضرس الحُكم لأنه [ينبت بعد] (٢) البلوغ وكمال العقل، يقال: ضحك حتى بدت نواجذه، إذا استغرق في الضحك.

والمعنى: عضوا عليها بجميع الفم لا نهساً وهو الأخذ بأطراف الأسنان، وهذا من أحسن الاستعارة وبليغ المجاز، وهو من تشبيه المعقول بالمحسوس، ومنه قوله تعالى: ﴿اللهُ نُورُ السَّكُونِ وَالاَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَيشَكُورَ فِهَا مِصَاحً ﴾ [النور: ٣٥]، ونوره تعالى معقول لا محسوس، فاعرفه.

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (لا يثبت إلا بعد).

الثامن: قوله عليه الصلاة والسلام: «وإياكم ومحدثات الأمور»:

وكلاهما منصوب بفعل مضمر، والتقدير: إياكم باعدوا واتقوا محدثات الأمور تحذيراً من الأحداث (١) في الدين واتباع غير سنن الخلفاء الراشدين.

قال القاضي أبو بكر (٢): «[المحدث على قسمين:

محدث ليس له أصل إلا الشهوة والعمل بمقتضى الإرادة فهذا باطل قطعاً، ومحدث يحمل النظير على النظير فهذه سنة الخلفاء والأثمة الفضلاء.

وليس المحدث مذموماً للفظ محدث وبدعة إلا لمعنى، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا يَأْنِيهِم وَلَيْ اللهِ عَالَى: ﴿ وَمَا يَأْنِيهِم وَلَيْ وَلَيْ اللهِ عَالَى: ﴿ وَمَا يَأْنِيهِم وَلَا عَمْ وَلَيْكُ : ﴿ نَعْمُتُ اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّهِ عَمْ اللَّهُ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّ

فائدة: قال السيخ عز الدين بن عبدالسلام -رحمه الله- في آخر كتاب «القواعد» (٥): «البدعة منقسمة إلى: واجبة ومحرمة ومذمومة ومكروهة ومباحة» وقال: والطريق في ذلك أن تعرض البدعة على قواعد الشريعة فإن حصلت في قواعد الإيجاب فهي واجبة، أو في قواعد التحريم فهي محرمة أو في الندب فمندوبة أو في الكراهة فمكروهة أو المباح فمباحة.

<sup>(</sup>١) في (أ) (المحدث).

<sup>(</sup>٢) من هنا وإلى قوله: (هل ينصرف) (ص٤٤٨) ساقط من نسخة (أ) وقد جعلت الساقط منها بين معقوفتين.

<sup>(</sup>٣) ما بين معقوفتين ساقط من النسخة (ب).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٠١٠).

<sup>(</sup>٥) انظر «القواعد الكبرى» (٢/ ٣٣٧)، وانظر في الرد عليه «الاعتصام» للشاطبي (١/ ٣٢١) فها بعد.

وللبدع الواجبة أمثلة، فمنها:

الاشتغال بعلم النحو الذي يفهم به كلام الله تعالى وكلام رسول الله عليه وذلك واجب، لأن حفظ الشريعة واجب، ولا يتأتى حفظها إلا بذلك، وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب.

الثاني: حفظ «غريب القرآن» والسنة من اللغة.

الثالث: تدوين أصول الفقه.

الرابع: في «الجرح والتعديل» وتمييز الصحيح من السقيم.

وقد دلت قواعد الشريعة على أن حفظ الشريعة فرض كفاية فيها زاد على المتعين ولا يأتي ذلك إلا بها ذكرناه، وللبدع المحرمة أمثلة منها: مذاهب القدرية والجبرية والمرجئة والمجسمة، والرد على هؤلاء من البدع الواجبة، وللبدع المندوبة أمثلة منها: إحداث الربط والمدارس، وكل إحسان لم يعهد في العصر الأول، ومنها التراويح، والكلام في رقائق التصوف والجدل، ومنها جمع المسائل للاستدلال في المسائل إن قصد بذلك وجه الله تعالى، وللبدع المكروهة أمثلة: كزخرفة المساجد وتزويق المصاحف، وللبدع المباحة أمثلة منها: المصافحة عقب الصبح والعصر.

قلت: واختار الشيخ محيي الدين أن من صافح من كان معه قبل الصلاة فمباحة كما ذكر وإن صافح من لم يكن معه قبلها فمستحبة، لأن المصافحة عند اللقاء سنة بالإجماع للأحاديث الصحيحة في ذلك، وكونه خصها ببعض الأحوال وفرَّط في أكثرها لا يخرج ذلك البعض عن كونه مشروعاً فيه، والله أعلم (۱).

<sup>(</sup>١) ما قاله المصنف تبعاً للنووي غير صحيح، قال الشاطبي في «الاعتـصام» (١/ ٣٥٣): «أما أنها بدع فمسلم، وأما أنها مباحة فممنوع، إذ لا دليل في الشرع يدل على تخصيص تلك الأوقات بها

ثم قال: «ومنها التوسع في اللذيذ من المآكل والمشارب ولبس الطيالسة وتوسيع الأكهام، وقد يختلف في بعض ذلك فيجعله العلهاء من البدع المكروهة، ويجعله آخرون من السنن المفعولة زمن رسول الله على في بعده، كالاستعادة في الصلاة والبسملة»، وهذا آخر كلامه.

وروى البيهقي بإسناده في مناقب الشافعي قال: المحدثات من الأمور ضربان: أحدهما: إحداث فيها يخالف كتاباً أو سنةً أو أثراً أو إجماعاً فهذه البدعة الضلالة. الوالثاني: في ما أحدث في الأخير لا خلاف فيه لواحد من هذا.

وهذه محدثة غير مذمومة، وقد قال عمر و في قيام شهر رمضان: «نعمت البدعة هذه»، يعني: أنها محدثة لم تكن، وإن كان فيها رد لما مضى، والله أعلم.



<sup>=</sup>بل هي مكروهة، إذ يخاف بدوامها إلحاقها بالصلوات المذكورة». وانظر «مجموع الفتاوى» (٣٣/ ٣٣٩).

الحديث التاسع والعشرون

### الحديث التاسع والعشرون

عن معاذ بن جبل ﴿ عَلَيْكُ قَالَ:

قلت: يا رسول الله؛ دلني على عمل يدخلني الجنة ويباعدني من النار؟، قال: 
«لقد سألت عن عظيم؛ وإنه ليسير لمن يسره الله عليه، تعبد الله لا تشرك به شيئاً، 
وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت، ثم قال: «ألا أدلك على أبواب الخير؟، الصوم جنة، والصدقة تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماء النار، وصلاة الرجل في جوف الليل، ثم تلا: ﴿ نَتَكَافَى حُنُويُهُمْ عَنِ ٱلْمَنَايِعِ ﴾ حتى بلغ ﴿ يَتَكَافَى حُنُويُهُمْ عَنِ ٱلْمَنَايِعِ ﴾ حتى بلغ ﴿ يَتَكَافَى حُنُويُهُمْ عَنِ ٱلْمَنَايِعِ ﴾ حتى بلغ طيعتَلُونَ ﴾ [السجدة:١٦-١٧]»، ثم قال: «ألا أخبرك برأس الأمر وعموده وذروة سنامه؟: الجهاد»، ثم قال: «ألا أخبرك بملاك ذلك كله؟»، قلت: بلى يا رسول الله، فأخذ بلسانه فقال: «كف عليك هذا»، قلت: يا نبي الله؛ وإنا لمؤاخذون بها نتكلم؟، قال: «ثكلتك أمك؛ وهل يكب الناس في النار على وجوههم أو على مناخرهم إلا قال: «ثكلتك أمك؛ وهل يكب الناس في النار على وجوههم أو على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم؟»، رواه الترمذي، وقال: «حديث حسن صحيح»(١٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۵/ ۲۳۰)، والترمذي (۲۱۱)، وابن ماجه (۳۹۷۳)، وابن حبان «مختصراً» (۲۱) أخرجه أحمد (۵/ ۲۳۰)، والترمذي (۲۰۱۰)، وابن أبي شيبة (۳۰۳۰)، وهناد في «الزهد» (۲۱٤)، والطبراني في «الكبير» (۲۱٪ ۲۰)، والبيهقي (۹/ ۲۰)، والبغوي في «شرح السنة» (۱۱) كلهم من طرق عن معاذ بن جبل عليه .

والحديث صحيح بمجموع طرقه، وانظر «الإرواء» (٤١٢) لشيخنا الألباني.

## الحديث التاسع والعشرون

#### الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: هذا الاستعظام منه على هلا النصرف إلى العمل المطلوب الامتياز به أو النتيجة وهو دخول الجنة؟، والأول هو الظاهر، ألا [ترى](") أنه قال: «وإنه ليسير على من يسره الله عليه»(")، وما يريد إلا العمل، وقد فسره فقال: «تعبد الله»، إلى آخره().

الثاني: قد تقدم أن إقامة الصلاة هي: الإتيان بها بالشروط المصححة والمكملة، [أ] (٥) و إقامتها: المداومة عليها، الخلاف المتقدم، وتقدم الكلام على الزكاة والصوم والحج في الحديث الثاني [لما] (١) يغني عن الإعادة.

الثالث: قوله عليه الصلاة والسلام: «ألا أدلك على أبواب الخير»:

فيه التشويق إلى ما سيُذكر قبل ذكره ليكون أوقع في النفس، فقد تقدم مشل ذلك، والخير ضد الشر، وأما قوله تعالى: ﴿إِن تُرَكَ خَيْرًا الْوَصِيَّةُ ﴾ [البقرة:١٨٠]، فالمراد به: المال(٧٠).

<sup>(</sup>١) إلى هنا السقط الذي تحت الإشارة إليه قرياً.

<sup>(</sup>٢) في (ب) (تراه).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (الله تعالى).

<sup>(</sup>٤) انظر «جامع العلوم والحكم» (٢/ ١٣٩)، وكأن ابن رجب يميل إلى القول الثاني فقال: «وذلك لأن دخول الجنة والنجاة من النار أمر عظيم جداً».

<sup>(</sup>٥) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٦) في (ب) (يها).

<sup>(</sup>٧) انظر «جامع البيان» للطيري (٢/ ١٦٤ - ١٦٥).

## < الحديث التاسع والعشرون

قال الجوهري (1): والخير: بالكسر الكرم والخيرة، الاسم من قولك: خار الله لك في هذا الأمر، والاستخارة: طلب الخير، والخيرة مثال العينة الاسم من قولك: اختاره الله، يقال: محمد على خيرة الله من خلقه، وخيره الله بالتسكين، والاختيار والاصطفاء، وكذلك التخيير.

والاستخارة: طلب الخير، يقال: استخر الله يخر لك.

وإنها قال عليه الصلاة والسلام: «أبواب» بنضيعة بجمع القلمة، وإن كمان في مساق الترغيب والحض لأنه لا كثرة له، فهو كأذان وأقلام وأقسام ونحو ذلك ما لا كثرة له.

وعلاقة المجاز فيه أنه كما أن الباب منه يمدخل إلى البيت ونحموه فكذلك يدخل إلى الخير من بابه، فشبه المعقول فيه بالمحسوس كما تقدم.

وقوله: «الصوم جنة»:

أي: مجن وستر من النار، والمراد الصوم هنا غير الفرض.

وكذلك قوله عليه الصلاة والسلام: "والصدقة تطفئ الخطيئة" إنها يسواد بها صدقة النفل لا الفرض، وقد تقدم قوله عليه السصلاة والسلام: "والسحدقة برهان" في الحديث الثالث والعشرون، أي: برهان على إيهان صاحبه.

الرابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «وصلاة الرجل في(٢) جوف الليل»:

<sup>(</sup>١) انظر «الصحاح» (٢/ ٣١٣). (٢) (أ) (من) والصواب ما أثبتناه.

### الحديث التاسع والعشرون

اختلف في الأفضل من أوقات الليل، فمذهبنا أنه: الثلث الأحير [منه](١)، [وذهب الشافعي إلى نصف الليل، ودليلنا حديث التنزل، وهو في «الصحيح»](٢).

وكذلك قال الشافعي: «آخر الليل أحب إليّ من أوله»، قال: «فإن [جزأ الليل أثلاثاً](")، فالثلث الأوسط أفضل»، واستدل [له](الهوالله) بحديث داود [المنتقق](الهوالله) ينام نصف الليل ويقوم ثلثه وينام سدسه»، الحديث إلى آخره (١)، وفيه نظر، والله أعلم.

وفي الحديث (\*\*): «من قام الليل قدر حلب شاة كتب من قوام الليل» وهل يشترط أن يكون قيام الليل بعد النوم أو لا يشترط ذلك؟، [وظاهر] (١٠) الحديث الإطلاق، وبين العلماء في ذلك خلافاً، [والله أعلم] (\*\*).

الخامس: قوله: ثم تلا: ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِع ﴾، حتى بلغ ﴿يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة:١٦-١٧]:

معنى التجافي: الترك والتنحي، جافى جنبه عن مضجعه: إذا نحاه، وفي الحديث: «تجافى بضبعيه» (٩) أي: يبعدهما عن الأرض وعن جوفه، فقوله تعالى: ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلصَّاحِيمِ ﴾، [السجدة: ١٦]، أي: تبعد وتزول.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (أ). (٣) في (ب) (فإن الليل ثلاثة أثلاث).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (عليه). (٥) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (١٣١) ، ومسلم (١١٥٩) من حديث عبدالله بن عمرو ٣٠٠٠)

<sup>(</sup>Y) لم أجده ، والله أعلم. (A) في (ب) (فظاهر).

<sup>(</sup>٩) أخرجه مسلم (٢٣٩/ ٤٩٧) من حديث ميمونة بنت الحارث قالت : « كان رسول الله ﷺ إذا سجد جافى حتى يرى من خلفه وَضَعَ إبطيه».

وقيل: التجافي التنحي إلى فوق، واستحسنه ابن عطية (١).

والمضاجع: موضع الإضجاع للنوم.

واختلف المفسرون في وقت هذا التجافي، فعن أنس بن مالك قولان أحدهما: «الصلاة بين المغرب والعشاء، والثاني: انتظار العشاء الآخرة لأنها كانت تؤخر إلى [نحو] (٢) ثلث الليل».

وقال الضحاك: «تجافي الجنب هو: أن يصلي الرجل العشاء والصبح في [جماعة]»(٢).

قال ابن عطية (؟): «وجهور المفسرين على أن المراد صلاة النوافل بالليل».

قلت: وهو ظاهر هذا الحديث لتعبيره عليه الصلاة والسلام بصلاة الرجل [من] (٥) جوف الليل، والإيراد بذلك إلا النوافل.

قال ابن عطية (٤): «ورجح الزجاج هذا القول بأنهم جُوزوا بإخفاء، فدل ذلك على أن العمل إخفاء أيضاً، وهو قيام الليل».

قلت: يريد بقوله: «جوزوا بإخفاء» ما في قوله تعالى: ﴿ فَلاَ تَمَّلُمُ فَفَسُّ مَّا أُخْفِى لَمُمْ مِن قُلْتَ عَلَى يَبِهِ مِي بقوام الليل في قُرَّةَ أَعْيُو بَرُلَةً بِمَا كَانُوا يَمْمَلُونَ ﴾ [السجدة:١٧]، وقد جاء: «إن الله تعالى يباهي بقوام الليل في الظلام الملائكة، يقول: «انظروا إلى عبادي قد قاموا في ظلم الليل حيث لا يراهم أحد غيري، أشهدكم أني قد أتجهم دار كرامتي» (٢٠).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>١) في «المحرر الوجيز» (٤/ ٣٦٢).

<sup>(</sup>٤) في «المحرر الوجيز» (٣٦٢/٤).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (الجماعة).

<sup>(</sup>٦) لم أجده، والله أعلم.

<sup>(</sup>٥) في (ب) (في).

## ك الحديث التاسع والعشرون

السادس: قوله عليه الصلاة والسلام: «ألا أخبرك برأس الأمر وعموده وذروة سنامه؟ الجهاد»:

جعل الأمر كالفحل من الإبل وكانت الإبل خيار أموالهم، ويشبهون بها رؤساً لهم، كما قالوا: هو الفحل لا يقرع أنفه.

فجعل الجهاد رأس الأمر ولا يعيش الحيوان في العادة بغير رأس، والعمود: هو الذي يقيمه ولا ثبات له في العادة بغير عمود.

والذِروة: بكسر الذال وضمها، والقياس جواز الفتح كجذوة، وقد قُرئت بالحركات الثلاث، أعلى كل شيء، وذروة سنام البعير صرف سنامه، قال ابن فرج: «والجهاد لا يقاومه شيء من الأعمال».

قلت: ليس هذا على إطلاقه وعمومه، فإن فضل طلب العلم أفضل من الجهاد (١)، وأما إذا تعيَّن كل واحد منها فلا كلام.

وفي الخبر(٢٠): «أنه يوزن مداد العلماء ودم الشهداء يـوم القيامـة فـيرجح مـداد العلماء على دم الشهداء».

<sup>(</sup>١) انظر في ذلك «مفتاح دار السعادة» لابن القيم (١/ ٢٩٧)، و «جامع بيان العلم وفيضله» لابن عبدالر (١/ ١٤٩).

<sup>(</sup>٢) الحديث ضعيف جداً، روي عن أبي الدرداء، وعمران بن الحصين، وأنس، والنعمان بن بشير على المحالة المحديث أبي الدرداء أخرجه ابن عبدالبر في «جامع بيان العلم وفيضله» (١/ ١٥٠) رقم (١٥٣) من طريق إسماعيل بن أبي زياد عن أبي يونس عن سماك عن أبي الدرداء فذكره. وفيه إسماعيل بن ابي زياد وهو منكر الحديث.

وقال العراقي في «المغني» (١/ ١٢) رقم (١٤): «سنده ضعيف».

وانظر «العلل المتناهية» لابن الجوزي (١/ ٧٢)، و «كشف الخفاء» للعجلوني (٢/ ٣٦٧-٣٦٨) و «فيض القدير» للمناوي (١٠٠٢٦) (٦/ ٥٧٤).

### الحديث التاسع والعشرون

ومعلوم أن أعلى ما للشهيد دمه وأدنى ما للعالم مداده، فإذا لم يف دم الشهيد بمداد العالم كان ما وراء دم الشهيد من سائر فنون الجهاد علا كل شيء بالإضافة إلى ما فوق المداد من فنون العلم.

وذكر ابن أبي زيد عن ابن القاسم أنه قال: روي أن الرسول عليه الصلاة والسلام قال: «ما جميع (۱) أعمال البر في الجهاد إلا كنقطة في بحر، وما جميع أعمال البر والجهاد في طلب العلم إلا كنقطة في بحر» (۲).

فائدة: قال ابن هبيرة -رحمه الله تعالى - في كتابه «إجماع الأئمة الأربعة»: «اختلفوا في أفضل الأعمال بعد الفرائض فقال الشافعي: الصلاة أفضل الأركان البدنية، وتطوعها أفضل التطوع، وقال أحمد: لا أعلم بعد الفرائض أفضل من الجهاد، أما مالك وأبو حنيفة فمذهبها أنه لا شيء بعد فرض الأعيان من أعمال البر أفضل من العلم ثم الجهاد، والله أعلم».

وقد استوعبت الكلام على هذا المعنى في صدر شرح رسالة بن أبى زيد - رحمه الله تعالى-.

السابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «ألا أخبرك بملاك ذلك كله»:

قال الجوهري (٣): «فملاك الأمر ومِلاكه؛ ويريد بفتح الميم وكسرها: ما يقوم به، ويقال: القلب ملاك الجسد».

<sup>(</sup>١) في (ب) (جمع). (٢) لم أجده ، والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>٣) انظر «الصحاح» (٤/ ٣٩٢).

## < الحديث التاسع والعشرون

الثامن: قوله: فأخذ بلسانه وقال: «كف عليك هذا»:

اللسان: جارحة الكلام، واللسان: اللغة والكلام، قال الله عز وجل: ﴿ وَمَا الله عن وجل: ﴿ وَمَا الله عن رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ فَوْمِهِ ﴾ [إبراهيم: ٤]، أي: بلغتهم، أنشد أبو علي في تكملته لأبي زيد:

ندمت على لسان كسان مني فليست بأنسه في جسوف محكسم ثم قال: «فهذا لا يكون إلا اللغة والكلام لأن الندم لا يقع على الأعيان».

واللسان: لسان الميزان، وأما اللِسن بكسر اللام فاللغة، يقال: لكل قوم لِسن، أي: لغة يتكلمون بها.

[فأما](١) الجارحة فتذكر وتؤنث.

قال أبو على: ولغة القرآن والتذكير، ويجيء الجمع فيه على أفعله نحـو قولـه تعالى: ﴿وَأَخْذِلَنْكُ أَلْسِنَاكُمْ ﴾ [الروم:٢٢] يدل على ذلك.

قلت: يريد أن القاعدة في ذلك أن كل اسم كان على أربعة أحرف، ثالثه حرف مد ولين، إن كان مذكراً جمع على أفعله نحو خوان وأخونه وعمود وأعمده ورغيف وأرغفة، وإن كان مؤنثاً جمع على أفعل محو عناق وأعنق وذراع وأذرع، وقد جاء في القرآن على أفعله فدل على التذكير، وأما من أنثه فيقول: السُن كأعناق.

<sup>(</sup>١) في (ب) (وأما).

## الحديث التاسع والعشرون

قال الجوهري: وقد بكن بها عن الكلمة فتؤنث حينئذ، قال أعشى بأهله:

إني أتتنـــي لِـــسانٌ لا أُسرَ بِـــا مِن علوٍ ولا عجبٍ منها ولا سَخَرُ

لطيفة بيانية: إنها أخذ عليه الصلاة والسلام لسان نفسه ولم يستغن عن ذلك بقوله: «كف عليك لسانك»، لما تمهد من أن الأمور العقلية متأخرة عن الأركان الحسية في الزمان، فلا جرم كانت النفس بالحسيات آلف.

فإذا ذكرت المعنى العقلي الجلي ثم عقبته بالتمثيل الحسي، كنت ناقلاً له من الخفا إلى الظهور، حتى إن العقلي اليقيني قد يزيده التمثيل [بالحسي]() زيادة [قوة]() كما في قول إبراهيم صلى الله على نبينا وعليه: ﴿وَلَكِن لِيَطْمَهِنَ قَلْمِى ﴾ [البقرة: ٢٦٠].

ولو قلت: والله لا ينال منه قدر خردلة، كان جعلك الخردلة في كفك وإشارتك إليها أبلغ، وذلك بأن تقول: والله لا ينال منه قدر هذه الخردلة.

وكذا لو قلت عند إشارتك إلى الماء والنار: هذا وذا كيف يجتمعان؛ كان أبلغ مما إذا قلت الماء والنار كيف يجتمعان.

فتنبه [لها لطيفة](٢) ما أحلاها، وفائدة ما أسناها، والله المحمود على توفيقه.

التاسع: قوله عليه الصلاة والسلام: «ثكلتك أمك»:

الثكل: فقدان المرأة ولدها، وكذلك الثكل بالتحريك.

<sup>(</sup>١) في (ب) (الحسي). (٢) في (ب) (قوية).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (لهذه اللطيفة).

## < الحديث التاسع والعشرون

وامرأة ثاكل وثكلا وثكلته أمه ثكلاً، وهذا من باب: تربت يمينك، وعقرى وحلقى، مما لا يراد به حقيقة الدعاء على المخاطب.

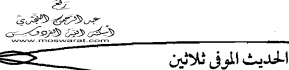
العاشر: قوله عليه الصلاة والسلام: «وهل يكب الناس.. » إلى آخر الحديث: كب: من النوادر، فإنه يتعدى ثلاثياً ولا يتعدى رباعياً، تقول: كببت الشيء وأكب هو، فلا يتعدى.

والحصائد: ما قيل في الناس باللسان وقطع به عليهم، قاله الجوهري(١) في هذا الحديث.

وقد تقدم ما في الصمت وقلة الكلام في حديث: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت»، فلا معنى لإعادته إلا التكرار، وربك العزيز الغفار.



<sup>(</sup>١) انظر «الصحاح» (٢/ ٤٥).



### الحديث المويج ثلاثين

عن أبي ثعلبة الخشني جرثوم بن ناشر ﴿ عَنْ رَسُولَ الله ﷺ قال:

«إن الله تعالى فرض فرائض فلا تضيعوها، وحدَّ حدوداً فلا تعتدوها، وحرَّ م أشياء فلا تنتهكوها، وسكت عن أشياء رحمة لكم غير نسيان فلا تبحثوا عنها»، حديث حسن، رواه الدارقطني وغيره (۱).

## التعريض (٢):

جرثوم بن ناشر، وقیل: بن ناشب، وقیل: ناشم<sup>(۱۲)</sup>.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدار قطني (٤/ ١٨٣)، والطبراني في «الكبير» (٢٢/ ٥٨٩)، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» (١٧/٩) رقم (١٢٨٩٧)، والخطيب البغدادي في «الفقيه والمتفقه» (٢/ ٩) رقم (١٣/٩)، وابن بطة في «الإبانة» (١/ ٧٠٤) رقم (٣١٤)، وابن أبي شيبة في «المسند» كما في «المطالب العالية» لابن حجر (٧/ ٤٩٤)، والبيهقي في «الكبرى» (١٠ / ١٢)، وابن عبدالبر في «جامع بيان العلم وفضله» (٢٠ / ٢١) (٢/ ٥٠١) كلهم من طرق عن داود بن أبي هند عن مكحول عن أبي ثعلبة فذكره.

والحديث معلول أعله ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (٢/ ١٥٠) بعلتين: الانقطاع والحديث معلول أعله ابن رجب في «جامع العالمات العالمية» (٧/ ٤٩٤) رقم (٣٢٤٣). «رجاله ثقات إلا أنه منقطع».

والحديث حسن بمجموع طرقه وشواهده، وانظرها في «غاية المرام» لشيخنا الألباني رقم (٢). والحديث ذكره الحافظ في «الفتح» (٢٦٦/١٣) وسكت عنه، وذكر له شاهد.

<sup>(</sup>٢) انظر ترجمته في «الاستيعاب» (٣٦١) و «طبقات ابن سعد» (٧/ ٢٩١) و «السير» (٢/ ٢٧٥).

<sup>(</sup>٣) وقيل : لاشر، وقيل : ناش، وقيل : ابن عمرو، وانظر «السير» (٢/ ٦٨ ٥).

ويقال: جرهم بن ناشر، ويقال: جرثوم بن الأشقر بن النضر أبو ثعلبة الخشني، كذا قاله البرقي(١).

ونسبه في نُحشين إلى الحاف بن قضاعة بن مالك بن حمير، وهو مشهور بكنيته، كان ممن بايع تحت الشجرة وضرب له بسهم يوم خيبر وأرسله رسول الله عليه إلى قومه فأسلموا، نزل الشام ومات أول [إمرة] (٢) معاوية، وقيل: مات في إمرة يزيد، وقيل: توفي سنة خمس وتسعين في إمرة عبدالملك، والأول أكثر.

روى عنه أبو إدريس الخولاني وجبير بن نفير ومسلم بن مشكم، روى له الجهاعة.

### ثم الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: يقال: فرض الله علينا وافترض، والاسم: الفريضة، والجمع الفرائض، أي: أوجب وحتَّم وألزم.

والفرض: ضد النفل، والفريضة أيضاً ما فرض في السائمة من الصدقة، يقال: أفرضت الشاة، أي: بلغت نصاباً تجب فيه الفريضة.

والفريفتان: الجدعة من الغنم والحُقة من الإبل، والفريضة [في]<sup>(٣)</sup> المواريث معروفة.

<sup>(</sup>١) هو المحدث الحافظ أحمد بن عبدالله البرقي، مات سنة ٢٠٧هـ -رحمه الله تعالى-، وكتاب الذي نقل منه هو «معرفة الصحابة وأنسابهم».

انظر ترجمته في «السير» (١٣/ ٤٧)، و «شذرات الذهب» (٢/ ١٥٨).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (إمارة).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (من).

ومعنى «فلا تضيعوها»:

[أي](١): لا تتركوها ولا تهاونوا فيها، وقوموا بها كما فرض عليكم.

الثاني: الحدود: جمع حد، وهو: الحاجز بين الشيئين، وحد الشيء: منتهاه، تقول: حدوت الدار أحدها حداً، والتحديد مثله.

ومعنى «فلا [تعتدوها]» (٢<sup>)</sup>:

لا [تجاوزوها](٣) وقفوا عندها.

الثالث: قوله عليه الصلاة والسلام: «وحرم أشياء فلا تنتهكوها»:

أي: لا تناولوها ولا تقربوها، وانتهاك الحرمة: تناولها بها لا يحل، وهذا من الكلام الجامع البليغ مع الإيجاز والاختصار<sup>(1)</sup>.

وقد اشتمل هذا الحديث على جملة الشريعة حكماً وأدباً.

الرابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «وسكت عن أشياء» إلى آخر الحديث:

هذا موافق لقوله تعالى: ﴿ يَمَانُهُمَا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَسَعَلُوا مَنْ أَشْهَا وَ بَنْدَ لَكُمْ مَسُوكُمْ ﴾ [المائدة: ١٠١].

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (تتعدوها).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (تتجاوزوها).

<sup>(</sup>٤) انظر «جامع العلوم والحكم» (٢/ ١٥٦ - ١٧٠).

### الحديث الموفي ثلاثين

وروى أبو هريرة عن رسول الله على أنه قال: «اتركوني ما تركتكم، فإذا حدثتكم فخذوا عني، فإنها هلك الذين من قبلكم بكثرة مسائلتهم واختلافهم على أنبيائهم (۱).

وهذا منه ﷺ غاية الرفق ودفع الحرج عنهم وإرادة التسهيل عليهم، وكان رسول الله ﷺ يترك العمل خوفاً أن يفرض عليهم.

وقال: «لو قلت: نعم؛ لوجبت» حين سئل عن الحج أفي كل عام هـ و أم عـام واحد؟ (٢) وأشباه ذلك.

تنبيه: يُستلوح من قوله ﷺ: «وسكت عن أشياء رحمة لكم غير نسيان فلا تبحثوا عنها» أن الأشياء قبل ورود الشرع على الإباحة، هكذا قاله بعضهم.

وظاهر الحديث عندي: أن لا حكم ألبتة، وهذا هو الصحيح في الأصول خلافاً للأبهري من أصحابنا القائل بالحظر، وأبي الفرج القائل بالإباحة، والمسألة مبسوطة في كتب الأصول(٣)، وإنها المقصود التنبيه على ما يفهم من فحوى الحديث.

والله سبحانه وتعالى الموفق في القديم والحديث.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢/ ٤٩٥)، والترمذي (٢٦٧٩)، وابن ماجه (١ و٢) من طريق الأعمش عـن أبي صالح عن أبي هريرة فذكره.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٧٨٥)، ومسلم (١٢١٦) من حديث جابر ﷺ.

<sup>(</sup>٣) انظر في ذلك «روضة الناظر» (١/ ١٣٢)، و«الأحكام» لابن حزم (١/ ٥٢)، و«تشنيف المسامع» للزركشي (١/ ٢٣٧)، و«القواعد» لابن اللحام (١/ ٣٥٧)، و«البحر المحيط» للزركشي (١/ ١٥٤)، و«نفائس الأصول» للقرافي (١/ ١٧٢).

# ك الحديث الموفي ثلاثين

و مما يُنبه عليه أيضاً هنا: أن معنى سكت عن أشياء: لم ينزلها عليكم و لا حكم فيها بحكم [لا أنه] (١) السكوت على ظاهره إذ ذاك يستحيل في حقه تعالى.

إذ هو سبحانه وتعالى متكلم على الدوام، والكلام من صفاته القديمة المتعلقة بذاته عز وجل (٢).



(١) في (ب) (على أن).

<sup>(</sup>٢) لا تعارض بين إثبات الكلام لله تعالى وإثبات السكوت، لأن كلام الله تعالى متعلق بمشيئته، إن شاء تكلم، وإن شاء لم يتكلم.

قال شيخ الإسلام في «المجموع» (٦/ ١٧٩): «فثبت بالسنة والإجماع أن الله يوصف بالسكوت».

وما قاله المصنف هو اعتقاد الأشاعرة فعندهم أن الله تعالى كلامه لا يتعلق بمشيئته لأنه ما يتعلق بالمشيئة عندهم مخلوق فعندهم أن الله تعالى متكلم بالأزل وكلامه أزلي قديم.

وانظر في الرد عليهم «مجموع الفتاوي» (٦/ ٢٩٤) و(١٢/ ٥٩٤)، و«العقيدة السلفية في كـلام رب البرية» للجديع (٣٤٣) وما بعده.

رَفْعُ بعب (لرَّحِيُ (الْنَجَنِّ يُّ رُسِكنتُ (النَّرُ (الْفِرُوفِ رُسِكنتُ (النِّرُ (الْفِرُوفِ www.moswarat.com



#### الحديث الحادي والثلاثون

عن أبي العباس سهل بن سعد الساعدي علي الله قال:

جاء رجل إلى النبي على فقال: يا رسول الله؛ دلني على عمل إذا عملته أحبني الله وأحبني الناس، فقال: «ازهد في الدنيا يحبك الله، وازهد في عند الناس يحبك الناس»، حديث حسن رواه بن ماجه وغيره بأسانيد حسنة (١).

(۱) أخرجه ابن ماجه (۲۰۲3)، والطبراني في «الكبير» (۲۷۲ه) (۲/ ۹۳)، والقضاعي في «مسند الشهاب» (۲۱۳) (۲/ ۳۷۳)، وأبو نعيم في «الحلية» (۳/ ۲۸۹) و (۷/ ۲۰۵۰)، والعقيلي في «المستدرك» (۲/ ۲۸۹) كلهم من طرق عن خالد بن عمر الضعفاء» (۲/ ۲۱)، والحاكم في «المستدرك» (۳۱۳/۶) كلهم من طرق عن خالد بن عمر القرشي عن سفيان الثوري عن أبي حازم عن سهل بن سعد الساعدي فذكره.

والحديث إسناده ضعيف جداً، فيه خالد القرشي وهو وضاع، وصحح إسمناده الحاكم، فتعقبه الذهبي فقال: «خالد وضاع»، وتعقب ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (٢/ ١٧٤) تحسين النووي فقال: «وفي ذلك نظر»، ثم ذكر العلة.

وتوبع خالد، تابعه محمد بن كثير الصنعاني، قاله العقيلي في «الضعفاء» (٢/ ١١)، وهذه المتابعة أخرجها الخلعي في «الفوائد» (١١/ ١٧/ ١١)، كما في «الصحيحة» (٢/ ٢٦٢)، والصنعاني هذا كثير الغلط.

وتابعه أيضاً أبو قتادة، أخرجه محمد بن عبدالواحد المقدسي في «المنتقى» من حديث أبي على الأوفى (٣/ ٢)، كما في «الصحيحة» (٢/ ٦٦٢)، وأبو قتادة قال شيخنا الألباني: «هو عبدالله بن واقد الحراني، وهو متروك».

والحديث له شواهد من مرسل نافع ومجاهد وغيرهما.

والحديث قال شيخنا في «الصحيحة» (٢/ ٦٦٤): «وجملة القول: أن الحديث صحيح بهذا الشاهد المرسل، والطرق الموصولة المشار إليها، والله أعلم».

وانظر «جامع العلوم والحكم» (٢/ ١٧٤ - ١٧٦).

### التعريف(١):

سهل بن سعد بن مالك بن خالد بن ثعلبة بن حارثة بن عمرو بن الخزرج ابن ساعدة بن كعب بن الخزرج الساعدي الأنصاري المدني، يكنى أبا العباس، وقيل: أبو يحيى، كان سِنُّه يوم مات النبي عَلَيْ خس عشرة سنة، وتوفي سنة ثهان وثمانين، وقيل: سنة إحدى وتسعين بالمدينة.

وهو آخر من مات من الصحابة بالمدينة، وقيل: آخر من مات بالمدينة جابر ابن عبدالله كما تقدم، والله أعلم، ومات وله مائة سنة وأحصن سبعين امرأة.

شهد قضاء النبي ﷺ في المتلاعنين وأنه فرق بينهما، كان اسمه حَزَناً فغير النبي ﷺ اسمه فسماه سهلاً.

روي له عن رسول الله ﷺ مائة حديث وثمانية وثمانون حديثاً، اتفقاعلى ثمانية وعشرين حديثاً وانفرد البخاري بأحد عشر.

روى عنه الزهري وأبو حازم سلمة بن دينار وسعيد بن المسيب وأبو زرعة عمرو بن جابر الحضرمي وبكر بن سوادة وغيرهم، روى له الجهاعة.

## ثم الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: هذا الحديث أحد الأحاديث الأربعة التي عليها مدار الإسلام كما تقدم، وهو من جوامع الكلم كما تقدم.

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في «الاستيعاب» (٠٥٠١)، و «طبقات ابن سعد» (٧١٥)، و «السير» (٣/ ٢٢٤).

الثاني: الزهد في اللغة: خلاف الرغبة، يقال: زهد عن الشيء وفي الشيء زهداً وزهادة، وزَهَد بالفتح لغة، والمزهد: القليل المال.

وفي الحديث: «أفضل الناس مؤمن مزهد»(١)، والزهيد: القليل، يقال: رجل زهيد الأكل وواد زهيد قليل الأخذ للهاء.

وإذا علمت حقيقة الزهد لغة فلا بد من معرفته شرعاً، وقد اختلف العلماء في ذلك اختلافاً كثيراً لا نُطوِّل بذكره إذ ليس هذا الكتاب موضوعاً لذلك.

لأنها إذا كانت عنده صغيرة وحقيرة هانت عليه فتركك منها زهداً فيها كلما لا قربة فيه من التنعم به فيها من المطعم والمشرب والملبس والمركب والمسكن

<sup>(</sup>١) أخرجه الديلمي في «مسند الفردوس» كما في «الجامع الـصغير» للـسيوطي (١٢٩٧)، ولم أقـف على إسناده.

وقال المناوي في «الفيض» (٢/ ٦٤): «وفيه على بن عبدالعزيز، فإن كان البغوي فثقة، لكنه كان يطلب على التحديث، أو الكاتب فقال الخطيب: لم يكن في دينه بذاك».

<sup>(</sup>٢) في (ب) (كتاب الله تعالى). (٣) بدل ما بين المعقوفتين في (ب) (الآية).

والتلذذ بملاذها والخلود فيها إلى الراحات، ولم يأخذ من ذلك كله إلا قوام عيشه أو ما كان زائداً على ذلك مما ندب إلى أخذه، كاتخاذ ثوبين لجمعته [أ](١)و لباس ما يضره لباس دونه، لأن الله عز وجل يجب أن يرى أثر نعمته على عبده كما جاء في الحديث(١).

وكالراحة التي يستعين بها على الطاعة على ما جاء عن معاذ بن جبل من قوله لأبي موسى الأشعري: «فأما أنا فأنام أول الليل وأقوم آخره، وأحتسب نومتي كما أحتسب قومتي»(٣).

فهذا هو الزهد في الدنيا.

وأما ترك ما يجب تركه من المحرمات فلا يسمى زهداً ولا طاعة، نعم إن نوى بتركه امتثال أمر الله تعالى أثيب على ذلك، وأما [ترك](1) ما يجب أخذه من قوام نفسه ومن يلزمه نفقته فمعصية يستحق عليها العقوبة(٥).

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٨١٩)، وقال: «هذا حديث حسن»، وابن أبي الدنيا في «السكر» (٥)، والحاكم في «المستدرك» (١٣٥)، من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جابر فذكره، والحديث حسن.

والحديث له شواهد عديدة، انظرها في «غاية المرام» لشيخنا الألباني برقم (٧٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤٣٤٤) و(٦١٢٤).

<sup>(</sup>٤) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٥) ودليله ما أخرجه مسلم (٩٩٦) من حديث عبدالله بن عمرو قال: قال رسول الله ﷺ: «كفى بالمرء إثماً أن يحبس عمن يملك قوته».

فالزاهد إذاً هو المستصغر للدنيا المحتقر لها الذي انصرف قلبه عنها لصغر قدرها عنده يفرح بشيء منها ولا يحزن على فقده ولا يأخذ منها إلا ما أمر بأخذه وما يعينه على طاعة ربه، ويكون مع ذلك دائم الشغل بذكر الله تعالى وذكر الآخرة والتفكر فيها، لا ينتقل عن ذلك إلا إلى ما هو في معناه من ذكر الله تعالى وذكر الآخرة على قدر الأحوال وطلب القربة، لا ملالة وطلباً للاستراحة منه بها هو أخف عليه مما فيه تسلية لنفسه.

وهذا هو أرفع أحوال الزهد؛ لأن من بلغ إلى هذه المرتبة منه فهو في الدنيا بشخصه وبالآخرة بروحه، وقد غلب وسواس الشيطان، واستحق الثواب من الله تعالى والرضوان.

تنبيه: قال العلماء: الدنيا عبارة عما حواه الليل والنهار وأظلته السماء وأقلته الأرض هذه ذاتها وحقيقتها.

وأما المزهود فيه منها فنقل الحارث المحاسبي -رحمه الله تعمالي- في ذلك ثلاثة أقوال:

فقيل [الدنيا](۱) الدرهم والدينار، وقيل المطعم والمشرب والملبس والمسكن، وقيل: الحياة، فكانوا يزهدون في الحياة.

والذي أعتقده ولا أرتاب فيه: أن دنيا كل إنسان بحسب حاله، حتى إن كلام الفقه بين طلبته وكلام الشيخ بين تلامذته وكلام الأمير بين أجناده، وما أشبه ذلك دنيا بالنسبة إليهم، إلا أن يقصد بذلك وجه الله تعالى والدار الآخرة.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

وهذا لا يكاد يصح إلا من موفق قد لاح له من عالم الآخرة لائح فاشتاق إلى لقاء مولاه، وغلب شيطانه وهواه [فعزفت] (۱) نفسه عن الدنيا وتقمصت لباس التقوى كما قال حارثة للنبي على أصبحت مؤمناً حقاً، فقال له: «إن لكل حق حقيقة فما حقيقة إيمانك؟»، قال عزفت (۱) نفسي عن الدنيا؛ فاستوى عندي حجرها ومدرها، وكأني أنظر إلى عرش ربي بارزاً، وكأني أنظر إلى أهل الجنة في الجنة ينعمون وإلى أهل النار في النار يعذّبون، قال: «يا حارثة؛ عرفت فالزم»، هذا أو قريب منه (۱).

خليليَّ لا والله ما أنا منكما إذا علمٌ من آل ليلي بداليا

فمثل هذا تكون الدنيا له سجناً ومقامه فيها هما [وغم] (٤) كم قال عليه [الصلاة و] (٥) السلام: «الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر».

فنسأل الله تعالى التوفيق والهداية إلى أقوم طريق بمنه وفضله.

قال القاضي أبو الوليد بن رشد (١) -رحمه الله تعالى-: وأما المزهود من أجله الباعث على الزهد والذي [عنه يكون] (١) الزهد خمسة أشياء:

أحدهما: أنها فاتنة شاغلة للقلوب من التفكر في أمر الله.

<sup>(</sup>۱)  $\dot{b}_{0}(\psi)$  (فعرف). (۲)  $\dot{b}_{0}(\psi)$  (عرفت).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه. (٤) في (أ) (وغبناً).

<sup>(</sup>٥) زيادة من (ب) والحديث أخرجه مسلم (٢٩٥٦).

<sup>(</sup>٦) انظر كتاب «الجامع من المقدمات» لابن رشد (١٨٦ - ١٨٧).

<sup>(</sup>٧) في (ب) (يكون عنه).

والثاني: أنها تنقص عند الله درجات من ركن إليها.

والثالث: إن تركها قربة من الله تعالى وعلو مرتبة عنده في درجات الجنة.

والرابع: طول الحبس والوقوف في القيامة للحساب، والسؤال عن شكر النعم.

والخامس: رضوان الله عز وجل، والأمن من سخطه وهو أكبرها، قال الله عز وجل: ﴿وَرِضْوَنُ مِن اللَّهِ أَكْبَرُ ﴾ [النوبة: ٧٧].

قلت: ولو لم يكن في الزهد في الدنيا إلا هذه [الخاصة](١) التي هي: رضوان الله تعالى لكان ذلك كافياً، فنعوذ بالله تعالى من إيثار الدنيا على الآخرة.

وقد قيل: من سُمي باسم الزهد فقد سمي بألف اسم ممدوح.

وهذا مع ما للزاهدين من راجة القلب والبدن في الدنيا والآخرة، والزهاد هم الملوك في الحقيقة كما قال بعضهم:

لة قلوبهم عن الدنيا مزاحة ملوك الأرض شيمتهم ساحة

أرى الزهـاد في روح وراحـة إذا أبـصرت قومـاً

وهم العقلاء لإيثارهم الباقي على الفاني، وقد قال الشافعية: لو أوصى لأعقل الناس صرف إلى الزهاد، وكم بين من شغله الله وبين من شغله الدنيا، شتان ما بين الشغلين.

وقـــوم تحلــوالمــولاهم وعـن سائر الخلــق أغنـاهم

تـــشاغل قـــوم بــدنياهم فــالزمهم بــاب مرضـاته

<sup>(</sup>١) في (ب) (الخصلة).

وفي الودعانية عن أبي هريرة عن أبي سعيد الخدري والمست رسول الله وفي الودعانية عن أبي هريرة عن أبي سعيد الخدري والمسكن الله وازهد فيها في أبدي الله والمسكن الله والمسكن الله والمسكن الله والمسكن الله والمسكن الناس المسكن المسكن المسكن المسكن المسكن المسكن المسكن والمسكن المسكن المسكن المسكن المسكن المسكن المسكن والمسكن المسكن والمسكن والمسكن

ولو جئنا نورد ما جاء في الزهد لخرجنا عن شرط الكتاب، والله الموفق للصواب.

الثالث: قوله عليه الصلاة والسلام: «يحبك الله»:

[هـو]<sup>(٣)</sup>: بفتح الباء المشددة، والأصل: يحببك بكسر الأولى وسكون الباء]<sup>(٣)</sup> الثانية، مجزوم على جواب الأمر الذي هو: «ازهد في الدنيا»، فأسكنت الباء الأولى عند إرادة الإدغام بنقل حركتها إلى الساكن قبلها وهو الحاء، فاجتمع الساكنان فحرك لالتقاء الساكنين بالفتح تخفيفاً.

<sup>(</sup>١) في (ب) «يحبك الناس».

<sup>(</sup>۲) لم أجده أو في معناه ما أخرجه ابن ماجة من حديث ثوبان و مرفوعاً: «لأعلمن أقواماً من أمتي، يأتون يوم القيامة بحسنات أمثال جبال تهامة بيضاء، فيجعلها الله هباء منشوراً، إما إنهم إخوانكم ومن جلدتكم، ويأخذون من الليل كها تأخذون، ولكنهم قوم إذا خلوا بمحارم الله انتهكوها». والحديث صحيح، انظر «صحيح الترغيب» (٣/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

ولا بد من ذكر حقيقة المحبة هنا بالنسبة إلى الله عز وجل فنقول:

قال الإمام أبو عبدالله المازري<sup>(۱)</sup> -رحمه الله تعالى-: «الباري تعالى لا يوصف بالصفة المعهودة فينا لأنه متقدس عن أن يميل أو يهال إليه، وليس بذي جنس وطبع فيوصف بالشوق الذي تقتضيه الجنسية والطبيعة البشرية، وإنها محبته سبحانه وتعالى للخلق إرادة لثوابهم وتنعيمهم على رأي بعض أهل العلم، وعلى رأي بعضهم أن المحبة راجعة إلى نفس الإثابة والتنعيم لا الإرادة».

قلت: فعلى الأول تكون صفة ذات [وبه قال ابن فورك] (٢)، وعلى الثاني تكون . صفة فعل.

ثم قال الإمام: «ومعنى محبة المخلوقين له: إرادتهم أن ينعمهم ويحسن إليهم» (٣).

قلت: وقد تكون محبة المخلوقين له سبحانه لما ابتدأهم به من نِعَمِهِ وغمرهم من إحسانه، وإليه الإشارة بقوله عليه الصلاة والسلام: «حبوا الله لما يغدوكم به من نعمه»(3)، ولصرف الآلام ودفع المضار عنهم، وغير ذلك مما لا يكاد

<sup>(</sup>١) في «المعلم بفوائد مسلم» (١/ ٣٠٨) برقم (٣١٥).

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) ما نقله المصنف عن المازني هو اعتقاد الأشاعرة، وهو مخالف لاعتقاد أهل السنة والجماعة والسلف الصالح وغيرهم.

وانظر في الرد عليهم «مجموع الفتاوى» (٢/ ٣٥٤) و (٣/ ٤٧)، و «شرح الطحاوية» (٥٢٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (٣٧٨٩)، وعبدالله بن أحمد في «زوائد فضائل الصحابة» (١٩٥٢)، والطبراني في «الكبير» (٣/ ٤٤) رقم (٣٨٣٥)، وأبو نعيم في «الحلية» (٣/ ٢٤٤) رقم (٣٨٣٥)، والجيهقي في (المسعب) (١/ ٣٦٦) رقم (٤٠٨) و(٢/ ١٣٠٠) رقم (١٣٧٨)، والحماكم

يُحصى (١) ﴿ وَإِن تَعَمُدُوا نِعَمَدُ وَا نِعَمَدُ وَا نِعَمَدُ وَا لِمَ عَلَيهِ الْمِراهِ مِن إِرادة التنعيم والإحسان في الاستقبال، وإليه الإشارة بقوله عليه الإمام من إرادة التنعيم والإحسان في الاستقبال، وإليه الإشارة بقوله عليه الصلاة والسلام: «جبلت القلوب على حب من أحس إليها» الحديث (٢).

ولا إحسان في الحقيقة إلا لله تعالى خالق المحسنين وإحسانهم، فهو الحقيق بالمحبة دون من سواه، ومن محبته محبة من أحبه من نبي وملك وولي وغير ذلك، ومن محبته أيضاً امتثال أمره واجتناب نواهيه واتباع سنة [نبيه على الله المحبة إلا بذلك، ولقد أحسن من قال:

<sup>=(</sup>٣/ ١٤٩)، والخطيب في «التاريخ» (٤/ ٣٨١) من طرق عن هشام بن يوسف عن عبدالله بن سليمان النوفلي عن محمد بن على بن عبدالله بن عباس عن أبيه عن أبي موسى فذكره.

والحديث صححه الحاكم ووافقه الذهبي.

والحديث ضعيف، فيه عبدالله بن سليمان النوفلي.

قال الذهبي في «الميزان» (٢/ ٤٣٣) «فيه جهالة».

والحديث ضعفه شيخنا الألباني في «فقة السيرة» (٢٣).

<sup>(</sup>١) في (أ) (يحصر).

<sup>(</sup>٢) أخرجه القضاعي في «مسند الشهاب» (٩٩٥ و ٢٠٠٠) (١/ ٣٥٠)، والخطيب في «التاريخ» (١/ ٩٦٠) و(٥٠١٨) وأبو نعيم في «الحلية» (٤/ ١٣١) (٥٠١٨)، والرافعي في «التدوين» (٤/ ١٣١) من طرق عن إسماعيل بن أبان عن الأعمش عن خيثمة عن ابن مسعود فذكره.

والحديث ضعيف جداً، فيه إسهاعيل بن أبان، وهو متهم بالكذب.

وقال السخاوي في «المقاصد الحسنة» (٣٦٥): «وهو باطل مرفوعاً وموقوفاً»، وقال في «الأجوبة المرضية» (١/ ٣٧١): «هذا الحديث لا يصح عن رسول الله ﷺ بل ولا عن الأعمش كما صرح به بعض الحفاظ»، ثم ذكر طرقه وتوسع في تخريجه، فانظر.

وقال شيخنا الألباني في «الضعيفة» (٢٠٠): «موضوع».

<sup>(</sup>٣) في (ب) (رسول الله ﷺ).

تعصي الإله وأنت تظهر حبه هـذا مثال في القياس بديع لو كان حبك صادقاً لأطعته إن المحب لمن يحب مطيع

ولذلك قال سهل بن عبدالله التستري: «المحبة: معانقة الطاعة ومباينة المخالفة». وقال أبو علي الروذباري(١): «المحبة: الموافقة».

وقال يحيى بن معاذ: «ليس الصادق من ادعى محبته؛ ولم يحفظ حدوده».

وقال الشيخ أبو القاسم بن هوازن القشيري و في رسالته: «محبة الحق سبحانه للعبد إرادته لإنعام خصوص عليه [كما أن رحمته إرادته لإنعام](»)، فالرحمة أخص من الإرادة والمحبة أخص من الرحمة.

فإرادة الله تعالى أن يوصل إلى العبد الثواب والإنعام يسمى: رحمة، وإرادته بأن يخصه بالقربة والأحوال العلية يسمى: محبة، وإرادته سبحانه صفة واحدة فبحسب تفاوت متعلقاتهم تختلف أسهاؤها فإذا تعلقت بالعقوبة تسمى: غضباً، وإذا تعلقت بخصوصها تسمى: محبة».

ثم قال بعد كلام: «وأما محبة العبد لله تعالى فحالة [محبة] (٣) يجدها من قلبه تلطف عن العبادة وقد تحمله تلك الحالة على التعظيم له وإيشار رضاه وقلة الصبر عنه والاهتياج إليه وعدم القرار من دونه ووجود الاستئناس بدوام ذكره

<sup>(</sup>١) (أ) (الروذاباري) وفي (ب) (الرودباري). والصواب ما أثبتناه.

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

له بقلبه، وليست محبة العبد له سبحانه متضمنه [ميلاً] ( ولا [احتظاظاً] ( ) كيف وحقيقة الصمدية مقدسة عن اللحوق والدرك والإحاطة والمحب بوصف الاستهلاك في المحبوب أولى بأن يوصف [بالاحتظاظ] ( ) .

ولا توصف المحبة بوصف ولا تُحدُّ بحدٍ أوضح ولا أقرب للفهم من المحبة».

وقال «صاحب المفهم» (٤): «وأما محبة العبد لله تعلل فقد تأولها بعض المتكلمين لأنهم فسروا المحبة بالإرادة، والإرادة إنها تتعلق بالحادث لا بالقديم.

ومنهم من قال: لأن محبتنا إنها تتعلق بمستلذ محسوس والله تعالى منزه عن ذلك، وهؤلاء تأولوا محبة العبد لله تعالى بطاعته وتعظيمه إياه وموافقته له على ما يريد منه، وأما أرباب القلوب فمنهم من لم يتأول محبة العبد لله تعالى حتى قال: المحبة لله تعالى أد الميل الدائم بالقلب الهائم».

ثم ذكر عن أبي القاسم القشيري ما تقدم، ثم قال: «فهؤلاء قد صرحوا بأن محبة العبد لله تعالى هي: ميل من العبد وتوقان وحال يجدها العبد من نفسه من نوع ما يجده في محبوباته المعتادة له، وهو صحيح.

والذي يوضحه أن الله تعالى قد جبلنا على الميل إلى الحُسن والجمال والكمال، فبقدر ما ينكشف للعاقل من خُسن الشيء وجماله مال إليه وتعلق قلبه بــه حتــى

(١) في (ب) (مثلاً).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (احتياطاً).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (بالاحتطاط).

<sup>(</sup>٤) انظر «المفهم» (١/ ٢١٢).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (هو).

يفضي الأمر إلى أن يستوي ذلك المعنى عليه فلا يقدر على الصبر عنه، ولا يشتغل بشيء دونه، ثم الحسن والكمال نوعان: محسوس، ومعنوي:

فالمحسوس: كالصور[ة](١) الجميلة المشتهاة ليفعل اللذة الجسمانية، وهـذا في حق الله تعالى محال قطعاً.

وأما المعنوية: فكمن اتصف بالعلوم الشريفة والأفعال الكريمة والأخلاق الحميدة، فهذا النوع تميل إليه النفس العاجلة والقلوب الكاملة ميلاً عظيماً، فترتاح لذكره وتتنعم بخبره ونحبره، وتهتز لسماع أقواله، وتتشوق لمشاهدة أحواله، وتلتذ بذلك لذة روحانية لا جسمانية، كما نجد[ه] (٢) عند ذكر الأنبياء والعلماء والفضلاء والكرماء من الميل واللذة والرقة والأنس، وإن كنا لا نعرف صورهم المحسوسة، [وربما نسمع] (١) أن بعضهم قبيح الصورة أو أعمى أو أجذم، ومع ذلك [فذلك] (١) الميل والأنس والتشوق موجود لنا.

ومن شك في وجدان ذلك أو أنكره كان عن جِبَّلة الإنسانية خارجاً، وفي غمار المعتوهين والجاهلين.

وإذا تقرر ذلك، فإذا كان [هذا]<sup>(۱)</sup> الموصوف بذلك الكمال قد أحسن إلينا وفاضت نِعَمَه علينا وَوَصَلَنا بره ولطفه وعطفه، تضاعف ذلك الميل وتجدد ذلك الأنس حتى لا نصبر عنه، بل يستغرقنا ذلك الحال إلى أن نذهل عن جميع الأشغال، بل ويطرأ على المُستَهْتَر بذلك نوع اختلال.

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب). (٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (يُسمع). (٤) في (ب) (فذاك).

وإذا كان كذلك في حق كهاله وجماله [مقيداً] ( مشوب بنقص مُعرَّض للزوال كان من [كان] ( كان] كهاله وجماله واجباً مطلقاً لا يشوبه نقص ولا يعتريه زوال [وكان] ( كان إنعامه وإحسانه [أكبر] ( كان إلى بحيث لا [ينحصر] ( ولا يُعد أولى بذلك الميل وأحق بذلك الحب، وليس ذلك إلا لله تعالى وحده ثم من خصه الله تعالى بها شاء من ذلك الكهال، وأكمل نوع الإنسان محمد عليه أفضل الصلاة والسلام.

فمن تحقق بها ذكرناه واتصف بها وصفناه، كان الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، ومن كان كذلك تأهب للقائهما بالاتصاف بها يُرضيهما واجتناب ما يسخطهها، ويستلزم ذلك كله الإقبال بالكلية عليهما والإعراض [عها](١) سواهما إلا بإذنهما وأمرهما، ولتفصيل ذلك موضع».

قلت: وهذا الكلام لا يرده (٧) منصف ولا ينكره إلا متعسف؛ فإنه أبلغ في التحقيق، وساعده على ذلك حُسن التوفيق.

الرابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «وازهد فيها عند الناس يحبك الناس» سبب ذلك، والله أعلم أن القلوب مجبولة مطبوعة على حب الدنيا غالباً، ومن نازع إنساناً في محبوبه كرهه وقلاه ومن لم يعارضه فيه أحبه واصطفاه.

<sup>(</sup>١) في (ب) (معتد). (٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (وكانت). (٤) في (ب) (أكثر).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (يُحصى). (٦) في (ب) (عمن).

<sup>(</sup>٧) بل هو مردود، والتأويل ليس من عقيدة أهل السنة والجماعة، وقد سبق بيان هذا، والله الموفق.

وقد صدق من قال في هذا المعنى:

عليها كلاب هممن اجتذابها وإن تجتذبها نازعتك كلابها

وما هي إلا جيفة مستحيلة إن تجتنبها كنت سالماً لأهلها

ولا يبعد عندي أن الزاهد في الدنيا [يجبه] (١) الإنس والجن المؤمن، أخذاً بعموم لفظ الناس، إذ كان يطلق لغة على الجن والإنس، وقد وقع في ذلك مع بعضهم وكانوا يتوددون لي بالكلام في بعض الليالي زمن الانقطاع والتوجه، لا في هذا الوقت.

فالله تعالى المسؤول في حُسن العاقبة إنه جواد كريم، والحمد لله رب العالمين.



<sup>(</sup>١) في (ب) (تحبه).

رَفْعُ عبر (ارَّعِی (الْبَخَرِّ يُّ رُسِکنتر (النِّر) (الِفروب

## الحديث الثاني والثلاثون

عن أبي سعيد سعد بن مالك بن سنان الخدري على أن رسول الله على قال: «لا ضرر ولا ضرار»، [حديث حسن](۱)، رواه ابن ماجه والدارقطني وغيرهما مسنداً، ورواه مالك في «الموطأ» مرسلاً عن عمرو بن يحيى عن أبيه عن النبي على وأسقط أبا سعيد، وله طرق يقوي بعضها بعضاً(۱).

#### أما حديث عبادة:

أما حديث ابن عباس:

فأخرجه أحمد في «المسند» (١/ ٣١٣)، وابس ماجمه (٢٣٤)، والبيهقي (٦/ ٦٩) وفيمه جابر الجعفى وفيه مقال.

أما حديث أي هريرة:

فأخرجه الدارقطني في «السنن» (٤/ ٢٢٨)، وفيه أبو بكر بن عياش.

وانظر تخريج هذه الأحاديث في «الإرواء» (٣/ ٤٠٨) رقم (٣٩٦).

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارقطني (٤/ ٢٢٨)، والدينوري في «المجالسة» (٣١٦٠) (٧/ ٢٥٩)، والبيهقي في «السنن» (٦/ ٦٥)، والحاكم في «المستدرك» (٥٧/٢) من طرق عن عبدالعزيز الدراوردي عن عمرو بن يحيى المازني عن أبيه عن أبي سعيد فذكره.

قال الحاكم: «صحيح على شرط مسلم».

والحديث صحيح، رجاله ثقات.

والمرسل الذي أشار إليه المصنف هو في «الموطأ» (٢/ ٧٤٥).

وصحح شيخنا الألباني الحديث في «الإرواء» (٣/ ١١٤).

والحديث رواه جمع من الصحابة منهم: عبادة، وابن عباس، وأبي هريرة، وجابر، وعائشة، وعمرو بن عوف، وثعلبة، وأبي لبابة الشيئة أجمعين.

فأخرجه ابن ماجه (٢٣٤٠)، وعبدالله بمن أحمد في «زوائد المسند» (٥/ ٣٢٦)، والبيهقي في «السنن» (١٣٦/٥).

قلت: وفيه انقطاع.

## التعريف(١):

سعد بن مالك بن عبيد بن ثعلبة بن عبيد بن الأبجر، وهو خدرة بن عوف بن الحارث بن الخزرج، كذا نسبه ابن الكلبي، وخليفة بن الخياط، فيها حكى عنه الرشاطي، وكذا نسبه ابن إسحاق وابن عبدالبر في ترجمة أبيه مالك.

غير أن ابن إسحاق قال في عبيد: عبد بن الأبجر غير مصغر، ونسبه ابن سعد فأسقط عبيد الأول، وكذا نسبه أبو عمر في باب أبي سعيد.

قال الرشاطي: «وصوابه ما ذكره ابن الكلبي، والله أعلم».

وقد اختلف في اسمه، فقيل: كما قدمنا أولاً، وقال ابن هـشام: اسـمه سـنان، وكذا قال ابن الحذاء عن يزيد بن أبي حبيب، والأول هو المشهور.

وأُمه أنيسه بنت أبي خارجة عمرو بن قيس بن مالك، أسلمت [وبايعـت] (٢٠)، وهو مشهور بكنيته أبي سعيد الخدري، والخدر: قبيلة من الأنصار.

توفي أبو سعيد هذا بالمدينة سنة أربع وسبعين، وقيل: ثلاث وسبعين، وقيل: ثلاث وسبعين، وقيل: ثلاث وستين، والمنافق الأخير وستين، والله أعلم.

وذكره الحافظ ابن زبر في سنة أربع وسبعين.

<sup>(</sup>١) ترجمته في «الاستيعاب» (٩١٥)، و«تاريخ بغداد» (١/ ١٩٢)، و«السير» (٣/ ١٦٨).

<sup>(</sup>٢) في (أ) (وتابعت).

وكان أبو سعيد هذا من نجباء الأنصار و[من فضلائهم](١)، ومن حفاظ الصحابة وعلمائهم، حفظ عن النبي ﷺ سنناً كثيرة، وروى عنه علماً جماً.

روى عنه من الصحابة: زيد بن ثابت، وأنس بن مالك، وعبدالله بن الزبير، ومن التابعين سعيد بن المسيب، وأبو سلمة، وعبيدالله بن عبدالله بن عتبة، وعطاء بن يسار، وغيرهم.

أُسْتُصغريوم أحد فرُد واستُشهد أبوه يوم أحد، وغزا مع رسول الله عليه النه عليه النه عشرة غزوة.

روى (٢) عن رسول الله ﷺ ألف حديث ومائة وسبعون حديثاً، اتفقا منها على ستة وأربعين حديثاً، وانفرد البخاري بستة عشر حديثاً، ومسلم باثنين وخمسين حديثاً، روى له الجماعة ﷺ.

## الشرح:

قد تقدم في الخطبة عن أبي داود أنه قال: الفقه يدور على خسة أحاديث: «الأعمال بالنيات» و«الحلال بيّن والحرام بيّن» (٢) و «ما نهيتكم عنه فانتهوا، وما أمرتكم به فأتوا منه ما استطعتم» و «لا ضرر ولا ضرار»، فعلى هذا يكون هذا الحديث خمس الشريعة.

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب) زيادة (له).

<sup>(</sup>٣) في (ب) تقديم وتأخير لهذا الحديث والذي بعده.

قال الجوهري(١): «المضرر والمضرار: خلاف النفع، وقد ضَّره وضاره، والاسم: الضرر».

قلت: وظاهر هذا أنه لا فرق بين الضرر والضرار، وإنها جاء في الحديث على وجه التأكيد كها قاله غير الجوهري، والأولى حمل الشاني على فائدة لا تكون في الأول إن أمكن، فإن الأصل التأسيس دون التأكيد لا سيها في كلام الشارع (٢) عليه الصلاة والسلام.

والذي ظهر لي في ذلك أن الضرر من واحد كالقتل، والمضرار: يكون من اثنين كالقتال، من حيث أن ضرار[أ] (٢) مصدر ضَّار، وفاعل إنها يكون من اثنين غالباً ثم وجدته منقولاً، والحمد لله.

ونقل بعض الناس عن الخشني أنه قال: «الضرر: الذي لك فيه منفعة وعلى جارك فيه منفعة وعلى جارك فيه المضرة، وما على علمت من أين أخذ هذا المعنى (٤).

وخبر لا: محذوف [و]<sup>(٥)</sup>التقدير: لا ضر ولا ضرار في ديننــا أو في شريعتنــا أو في سنتنا.

<sup>(</sup>۱) انظر «الصحاح» (۲/۲۱).

<sup>(</sup>٢) انظر حول مشروعية هذه العبارة «معجم المعاني اللفظية» للشيخ بكر أبو زيد (٥٠٨).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٤) انظر في ذلك رسالة «الضرر والضرار» لأحمد موافي، فقد استوعب فيها الكلام حول الحديث ومعانيه وتطبيقاته.

<sup>(</sup>٥) ساقط من (ب).

وظاهر الحديث تحريم المضرر مطلقاً، القليل منه والكثير، ضرورة أن النكرة في سياق النفي تعم غالباً.

وقولي غالباً تحرزٌ من موضعين:

أحدهما: مثل: لا رجلُ في الدار بالرفع، بدليل أنك تقول: لا رجل في الـدار بل رجُلان، ولا تقول ذلك مع الفتح.

والثاني: سلب الحكم عن العموم نحو ما كل عدد زوج، فإن هذا ليس حكماً بالسلب على فرد من أفراد العدد وإلا لم يكن زوج، وذلك باطل، بل مقصودك إبطال من قال: كل عدد زوج، فقلت له أنت: ليس كل عدد زوجاً، أي: ليست الكلية صادقة بل بعضها ليس لذلك، فهذا سلب النفي عن العموم لا حكم بالسلب على العموم، قاله القرافي (۱) -رحمه الله تعالى -.

وإذا تقرر هذا علمت تحريم الضرر ما قل منه وما كثر على ما تقتضيه صيغة العموم، إلا أن يرد تخصيص، وذلك مثل: فتح كوة في جداره يطلع منها على عوراتهم، أو إحداث فرن أو حمام أو رحى أو معصرة، فإن ذلك يُمنع لوجود الضرر بالدخان، وصوت الرحى وما أشبه ذلك، وهذا بخلاف ما قبل ضرره جداً كنفض أوعية التراب وما في معناه، والحفر عند الأبواب فهذا خفيف إذ ذاك يكون في ساعة لطيفة، ولذلك [ي\_]() منع الزبل الذي يتولد منه الدود في الرحاب والناموس.

<sup>(</sup>١) انظر نحوه «نفائس الأصول» للقرافي (٢/ ٤٣١).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

مسألة: إذا انهارت بئر جاره وله فضل ماء، وجب عليه إرسال فضل مائه إلى زرع جاره [بشروط ثلاثة](١):

أحدهما: أن يكون زرع على أصل ماء.

والثاني: أن يتشاغل باصلاح بئره.

والثالث: أن يخشى على رزقه الهلاك.

مسألة: إذا احتاج جاره إلى غرز خشبة في جداره، فهل يجب عليه تمكينه من ذلك أو له منعه؟.

في المسألة قولان [مشهوران](٢):

أحدهما: له المنع ولكن يندب إلى تمكينه من ذلك لقوله عليه الصلاة والسلام: «لا يمنعن جار جاره أن يغرز خشبة في جداره» (٢٠).

ومنشأ الخلاف هل هذا النهي على الإلزام، أو على الندب والحث على محاسن الأخلاق وحسن الجوار، وللشافعي أيضاً قولان، والجديد عدم الوجوب كها نقول، وبه قال أبو حنيفة والكوفيون، وبالإيجاب قال أحمد وأبو ثور وأصحاب الحديث وهو ظاهر الحديث.

مسألة: للرجل أن يُعلي بناه على جدار جاره وإن أضر ذلك بجاره وظلَّم عليه أبواب غرفته، ومنع الشمس أن تقع في حجرته.

في (ب) (بثلاثة شروط).
 في (ب) (مشهورهما).

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه البخاري (٢٤٦٣)، ومسلم (١٦٠٩) من حديث أبي هريرة عليه.

قال الأبهري: لأنه [يبني] (١) في فلكه فليس لجار[ه] (١) أن يمنعه من ذلك، وإن كان بنيانه يستره من الشمس والريح.

وذكر ابن شعبان أن ذلك من الضرر الممنوع وهو ظاهر الحديث.

وقال ابن كنانة: إذا رفع بنيانه ليضر بجاره من شمس يمنعه منفعتها أو لضرر يدخل عليه [و](٢) لا نفع له من بنيانه، فإنه يمنع من هذا، والله أعلم».

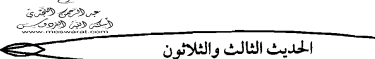


<sup>(</sup>١) في (ب) (بنا).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

رَفْعُ مجب (ارْرَّحِنِ) (النَّجَنِّ يُّ (سِّكْتُر) (النِّرُ) (الفروف \_\_\_ www.moswarat.com



عن ابن عباس وهي أن رسول الله علي قال:

«لو يعطى الناس بدعواهم لادعى رجال أموال قوم ودمائهم، ولكن البينة على المدعي واليمين على من أنكر» حديث حسن، رواه البيهقي وغيره هكذا، وبعضه في «الصحيحين»(۱).

#### الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: جعله هذا الحديث حسن فيه نظر.

والذي في «العمدة» لعبدالغني -رحمه الله تعالى-، عن ابن عباس أن رسول الله على الله على الناس بدعواهم الادعى ناس دماء رجال وأمواهم، ولكن اليمين على المدعى عليه».

وفي «الصحيح» أيضاً، قال ابن أبي مليكة: كتب ابن عباس ﴿ الله عليه النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله الم

فكان ينبغي أن يذكر ما في «الصحيحين»، ويقول: زاد البيهقي وغيره من طريق حسن «ولكن البينة على المدعي»، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» (١٠/ ٢٥٢)، وذكره الحافظ في «الفتح» (٥/ ٢٨٣)، وقال: «وإسناده حسن».

قال "صاحب الإفصاح": "وفي رواية ("أن امرأتين [تخرزان] في بيت أو حجرة [فجُرحت] إحداهما، وقد أنفذ بالإشفى في كفها فادعت على الأخرى، فرفع ذلك إلى ابن عباس في المقال: قال رسول الله في الله الناس بدعواهم لذهبت دمائهم وأمواهم»، ذَكِّروها بالله [فاقرءوا] (الله عليها: ﴿إِنَّ الناس بدعواهم لذهبت دمائهم وأمواهم»، ذَكِّروها بالله [فاقرءوا] (الله عليها: ﴿إِنَّ الناس بدعواهم لاحى الله عليه الله وأين المول الله عليه الله وأمواهم لادعى ناس على المدعى عليه الله وأمواهم ولكن اليمين على المدعى عليه المدعى المدعى عليه المدعى ال

الثاني: قيل إن فصل الخطاب في قول تعالى: ﴿ وَ البَّنادُ الْوَكُمَةُ وَفَصَلَ الْخِطَابِ ﴿ وَ البَّنادُ الْوَحَلَ الْمُوعَى عَلَيه »، وقيل: [ص: ٢٠]، هو قوله ﷺ: «البينة على من [ادعى] ( واليمين على المدعى عليه »، وقيل: فصل الخطاب [قولهم] ( " في صدور الرسائل: أما بعد، كها تقدم في الخطبة.

الثالث: المقصود المهم من هذا الحديث معرفة المدعي والمدعى عليه لتوقف الحكم عليه.

وقد قال أصحابنا: المدعي: من تحررت دعواه عن أمر يصدقه، أو كان أضعف المتداعيين، والمدعي عليه: من ترجح جانبه [بمعهود] (٨) أو قرينة حال، فإذا أدعى أحدهما ما يخالف العرف وادعى الآخر ما يوافقه فالأول المدعي، وكذلك كل من ادعى وفي ما عليه أو رُدَّ ما عنده من غير أمر يصدق دعواه فإنه

<sup>(</sup>١) في (أ) (روايتين). (٢) في (ب) (يخرزان). (٣) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (واقروا). (٥) زيادة من (ب). (٦) في (ب) (يعطي).

<sup>(</sup>٧) في (ب) (المدعي). (٨) في (ب) (لمعهود).

مدع، إلا المودع إذا ادعى رد الوديعة فإنه يصدَّق لترجيح جانبه بالاعتراف له بالأمانة، فإن أشهد عليه فهل هو باق على ائتهانه أو لا؟ فيه خلاف.

ثم [الدعوى] (۱) المسموعة هي الصحيحة، وهو أن يكون المدعى به محققاً معلوماً، فلو قال: أي عليه شيء لم تسمع دعواه، وكذلك لو قال: أظن أن لي عليك كذا وكذا، [أ] (۲) و لك علي كذا وكذا.

والحديث دال على مطلق إيجاب اليمين على المدعى عليه، وإن غلب على الظن صدق المدَّعي لا يدل لفظه على أكثر من ذلك، وهذه كلها تصرفات من الفقهاء -رحمهم الله تعالى- فيه من تخصيص عموم، وكذلك اشتراط الخلطة بين المتداعين أو ما يقوم مقامها في اليمين عندنا.

واختلف في حقيقتها، فقال ابن القاسم: هي: أن يسالفه أو يبايعه أو يشتري منه مراراً، وإن تقابضاً في ذلك الثمن [أ](٢) و تفاضلا قبل التفرق، وقاله أصبغ.

وقال الشيخ أبو بكر: [معنى]<sup>(۳)</sup> ذلك: أن ننظر إلى دعوى المدعي، فإن كان يشبه وقال الشيخ أبو بكر: [معنى]<sup>(۳)</sup> ذلك: أن ننظر إلى دعوى المدعي، فإن كان يشبه أن يُدَّعى بمثلها على المدعى عليه أُحلف له، وإن كانت مما [لم]<sup>(۱)</sup> يشبه وبيَّنها العرف لم يُحلف إلا أن يأتي المدعي بلطخ، وقال القاضي أبو الحسن: ينظر إلى المتداعيين، فإن كان المدعى عليه يشبه أن يعامل المدعى حُلف.

<sup>(</sup>١) في (ب) (الدعوة). (٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (يعني). (٤)

ومنهم من قال: المسألة على ظاهرها، ولا يحلف إلا بثبوت الخلطة بينها والمعاملة، وفي ذلك فروع وتفاصيل موضعها كتب [الفقه](١) المطولة.

[أما] (٢) لو ادعت المرأة على زوجها طلاقاً، والعبد على سيده عتقاً لم يُحلَّفا، وكذلك لو ادعى رجل على امرأة نكاحاً لم يجب عليها يمين في ذلك.

قال سحنون: إلا أن يكونا طارئين في ذلك كله خلاف لغيرنا ولم يشترط ابن نافع وابن لبابه من أصحابنا الخلطة كما يقول المخالف، وهو قول أكثر الفقهاء.

وقال بقول مالك من الفقهاء السبعة وهم سعيد بن المسيب، وعروة بن الزبير والقاسم بن محمد، وعبيدالله بن عبدالله بن عتبة بن مسعود، وخارجه بن [زيد] (٢)، وسليمان بن يسار وأبو بكر بن عبدالرحمن بن الحارث بن هشام.

وقد جمعهم الشاعر بقوله:

فقسمته ضیزی عن الحق خارجة سعبد أبو بكر سلیمان خارجة ألا [إن] (٣) من لا يقتدي بأئمة فخذهم عبيدالله عروة قاسم

وبه قضى على بن أبي طالب على [و] (") وجه اشتراط الخلطة وإن لم يكن ظاهر هذا الحديث، الصيانة للأفاضل من السفهاء والأراذل، وذلك أن رعاع الناس وأراذهم يبتذلون (أ) الأفاضل والعلماء بكثير الدعاوى وتحليفهم في اليوم الواحد مراراً إرادة إهانتهم وابتذال حرمتهم لعداوة بينهم أو ليبذلوا لهم شيئاً ليتخلصوا به منهم، ونحو ذلك.

<sup>(</sup>١) في (ب) (اللغة). (٢) في (ب) (وأما).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب). (٤) في (ب) (يتبذلوا).

فائدة: أستثني من اشتراط الخلطة مسائل كالدعاوى على الصّناع، والمنتجين للتجارة في الأسواق، وفي رد الودائع على أهلها، والمسافر يدعي على الرفقة، والسلعة بعينها، ومن اتهم بسرقة من ضيف وغيره، والقائل عند موته: لي عند فلان كذا، والرجل يحضر المزايدة فيقول البائع: بعتك بكذا، ويقول المبتاع: بعتني بكذا.

قلت: وينبغي أن يزاد على ذلك من وقَّ ف سلعته في الأسواق فيقول له الرجل: بكم بعتني؟، فيقول: بمائة، فيقول: أخذ[تها](١) بمائة، فيقول: لا أبيعها، فإنه يحلف ما أراد البيع.

مسألة: قال [ابن الفرج] (۱) الأندلسي -رحمه الله تعالى-: استدل بعض الناس بقوله عليه الصلاة والسلام: «لادعى ناس دماء رجال وأموالهم»، على إبطال قول مالك في التدمية، ووجه استدلاله أنه على قد سوَّى بين الدماء والأموال في أن المدعى لا يسمع قوله فيها، فإذا لم يسمع قول المدعي [في مرضه] (۱) نحو لي عند فلان دينار أو درهم، كان أحرى وأولى أن لا يُسمع قوله: دمي عند فلان الحرمة] (١) الدماء.

ولا حجة له في ذلك، لأن مالكاً -رحمه الله تعالى - لم يسند القصاص أو الدية لقول المدعي: دمي عند فلان [بل] (١) للقسامة على القتل والتدمية لوث يقوي جنبة المدعى حتى يبدو بالأيهان كسائر أنواع اللوث».

<sup>(</sup>٢) في (أ) أبو الفرج) وفي (ب) (فرج).

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (بحرمة).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

[قلت](۱): ولأن التهمة في حق هذا بعينه لأنه قادم على الله تعالى؛ فيبعد في حقه كل البعد أن يتزود في سفره إلى [آخرته](۱) دم رجل مسلم يعاقب عليه، هذا ما لا يفعله من عنده أدنى مسكة من عقل، وإن كان فاسقاً أو شراً من عبدالله [بن](۱) الأزرق في زمانه.

والله [تعالى](١) الموفق لا [رب سواه ولا معبود غيره](٣).

قال: «واجتمع العلماء على استحلاف المدعي عليه في الأموال، واختلف في غير ذلك، فذهب الشافعي وأحمد وأبو ثور إلى وجوبها على كل مدعى عليه في جد أو إطلاق أو نكاح أو عتق، أخذاً بظاهر عموم هذا الحديث، فإن نكل حلف المدعى [وتثبت] (2) دعواه.

وقال أبو حنيفة وأصحابه: يحلف على [الطلاق والنكاح] (ه) والعتق، وإن نكل لزمه ذلك، وقال الثوري والشعبي وأبو حنيفة: لا يستحق في الحدود والسرقة، وقال نحوه مالك -رحمه الله تعالى-، والله سبحانه أعلم».



ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (الآخرة).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (لارب غيره، ولا معبود سواه).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (وثبت).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (النكاح والطلاق).

رَقَعَ مِوْر الرَّمِّي الْمِثْرِيَ المِسْكِيرِ الْمِثْرِيَّ الْمِيْرِودِي www.moswarat.com

#### الحديث الرابع والثلاثون

#### الحديث الرابع والثلاثون

«من رأى منكم منكراً فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان»، رواه مسلم (١).

## الكلام على<sup>(٢)</sup> الحديث من وجوه:

الأول: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجب بالكتاب والسنة والإجماع، أعني وجوب الكفاية لا وجوب الأعيان، إلا الإنكار بالقلب فإنه [من فروض الأعيان](٣).

أما الكتاب: فقوله تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أَمَّةٌ يَدَعُونَ إِلَى الْمَنْيَرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ ﴾ [آل عمران:١٠٤]، وقوله تعالى: ﴿ كُفتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ النَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُونِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِي ﴾ [آل عمران:١١٠]، وقال تعالى في قصة لقمان: ﴿ يَنْبُقَ أَفِيهِ الضَّكَلُوةَ وَأَمْرُ بِالْمَعْرُونِ وَلَنْهَ عَنِ الْمُنكِرِ [ وَأَسْيِرَ عَلَى مَا أَصَابِكُ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزَمِ الْأَمُورِ ﴿ آلَهُ اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مُنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّذِيلِكُولُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُولِيلُولُ وَاللَّهُ وَاللَّا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٤٩).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (على هذا).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (وجوب الأعيان).

<sup>(</sup>٤) ما بين معقوفتين ساقط من (ب) وبدله (الآية).

# الحديث الرابع والثلاثون

وأما السنة: فهذا الحديث وما أشبهه من الأحاديث [المتوعد فيها] (() على ترك ذلك، من [ذلك] (()) قوله ﷺ: «لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر أو ليعمكم الله بعذاب من عنده» (()) وقال عليه الصلاة والسلام: «والذي نفسي بيده لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر ولتأخُذن على يد السفيه ولتأطُرنُه على الحق أطراً أو ليصرفن] (() الله قلوب بعضكم على بعض فيلعنكم كما لعن بني إسرائيل، كانوا إذا عمل العامل منهم بالخطيئة نهاهم الناهي تعزيراً، فإذا كان من الغد جالسه وواكله وشاربه وكأنه لم يره على [خطيئته] (() بالأمس، فلما رأى الله ذلك فرق قلوب بعضهم على بعض ولعنهم على لسان نبيهم داود وعيسى [صلى الله عليها] (())، ذلك بها عصوا وكانوا يعتدون» (())

<sup>(</sup>١) في (ب) (المتوعدة). (٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) لم أجده بهذا اللفظ، وأخرجه ابن أبي الدنيا في «الأمر بالمعروف والنهبي عن المنكر» (٨) من حديث ابن عمر قال: قال رسول الله ﷺ: «لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر أو ليسلطن الله عليكم شراركم؛ فليسومنكم سوء العذاب».

وإسناده ضعيف، فيه كوثر بن حكيم وهو منكر الحديث.

<sup>(</sup>٤) في (ب) (ليضربن). (٥) في (ب) (خطئه).

<sup>(</sup>٦) في (ب) (عليهم السلام).

<sup>(</sup>۷) أخرجه أبو داود (٤٣٣٧)، والطبري في (التفسير » (٦/ ٤٢٧) رقم (٩٦٠٤)، وابن أبي الدنيا في «الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» (١٨ و ١٩)، وفي «العقوبات» رقم (١٢)، والطبراني في «الكبير» (١٠/ ١٨) رقم (١٢٦٧) كلهم من طريق العلاء ابن المسيب عن عمرو بن مرة عن أبي عبيدة عن عبدالله بن مسعود فذكره.

وهذا إسناده ضعيف، أبو عبيدة لم يسمع من ابن مسعود.

وأخرجه الترمذي (٣٢٣٩)، وأحمد (١/ ٣٩١)، وأبو داود (٤٣٣٦)، والبيهقي في «الكبرى» (٩٣/ ٩٠)، والطبراني في «الكبير» (١٠ ٢٦٥) رقم (١٠ ٢٦٥) من طريق علي بن بذيمة عن أبي عبيدة عن ابن مسعود نحوه، وخالفه سفيان فرواه مرسلاً عن أبي عبيدة.

# ك الحديث الرابع والثلاثون

وقال عليه الصلاة السلام: «وإن الله لا يعذب العامة بعمل الخاصة، [و](١) لكن إذا عُمل المنكر جهاراً استحقوا العقوبة كلهم»(١).

وغير ذلك من الأحاديث في [هذا](٢) المعنى.

وأما الإجماع: فقد أجمعت الأمة على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على طريق وجوب الكفاية كما تقدم، فمن قام به من الناس سقط عن بقيتهم وإلا أثموا كلهم، ويكفي من ذلك ظن القيام به لا العلم ولا بد.

لكن للوجوب شروط ثلاثة:

الأول: أن يعرف [من يتولى] (١) ذلك المعروف، وهو ما أمر الله تعالى به، والمنكر ما نهى عنه، فإنه إن لم يعرف ذلك فربها نهى عن المعروف وأمر بالمنكر.

والثاني: أن يأمن أن يؤدي إنكار المنكر إلى منكر أكبر منه، مثل أن ينهمى عن شرب الخمر فيؤدي ذلك إلى قتل النفس وما أشبه ذلك.

والثالث: أن يرجو القبول وأن أمره ونهيه في ذلك يؤثر فيه ويزيله أو بعضه.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٤/ ١٩٢)، وابن أبي الدنيا في «الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» (٩٢)، وفي «العقوبات» (٥٦)، والطبراني في «الكبير» (١٣٨/ ١٣٨) رقم (٣٤٣)، وابين أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (٤/ ٣٨٧) رقم (٢٤٣)، والطبراني في «الكبير» (١٣٦/ ١٣٦) رقم (٣٤٤) من طرق عن عدي الكندي عن مولى له عن جده فذكره.

والحديث إسناده مرسل، وعدي يروي عن أبيه مرسلاً ولم يسمع منه.

<sup>(</sup>٣) في (ب) (ذا).

فالشرطان الأولان شرطان في الجواز، أعني: أنه إذا فُقدا أو أحدهما حُرم الأمر والنهى والحالة هذه.

والثالث شرط في الوجوب، فإذا فُقد ووجد الأولان جاز له الأمر والنهي، أو ندب إلى ذلك، ولا يجب عليه لأنه ربها يطيعه لا سيها إذا ترفق به في ذلك، فإن الله تعالى يقول: ﴿ فَتُولَا لَهُ مَلَا لَهُ لَكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَى يقول: ﴿ فَتُولَا لَهُ مَوْلًا لَهُ اللّهُ اللهُ ا

وقد قال بعض المتأخرين من أصحابنا: أنه [إذا] (٢) رأى عورة أحد في الحمام فينبغي أن يكون إنكاره عليه بهذه الصيغة، وهو أن يقول [له] (٢): أستر سترك الله، ونحو ذلك.

وقد روي أن رجلاً من أصحاب النبي عَيَّلَةٍ وقع في السام ف انهمر في الخمر فبلغ ذلك عمر بن الخطاب و المحتب إليه: ﴿حَمْ ۞ تَزِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ الله الْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ فَ الْحَمْ ۞ تَزِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ الله الْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ فَ الْحَمْ الله اللهِ اللهُ اللهِ الله

<sup>(</sup>١) في (ب) (ولذلك).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهةي في «الشعب» (٦/ ٩٩) رقم (٧٦٠٣)، وفيه المثنى بن الحاج اليهاني، قال النسائي: «ليس بثقة»، وقال أبو حاتم وأبو زرعة: «لين الحديث»، وقال أحمد: «لا يساوي حديثه شيئاً؛ مضطرب الحديث» «التهذيب» (٥/ ٣٦٩).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) بدل ما بين معقوفتين في (ب) (الآية).

فترك الرجل الخمر وتاب منها ونزع عنها (١)، لا سيها إذا كان ذلك من أحد أبويه فليكن بلطفه ورفقه معه أبلغ.

قال القاضي أبو الوليد بن رشد -رحمه الله تعالى-: «[و] أذا رأى الرجل أحد أبويه على منكر من المناكير [فليعظهم] أن برفق، وليقل لهما قولاً كريماً كما أمر[ه] الله تعالى حيث قال (٥): ﴿إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرُ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا ﴾ [إلى قوله: ﴿وَقُل رَّبُ اللهُ عَالَى صَغِيلًا (١٠) ﴾ [الإسراء: ٢٣].

قلت: وانظر تأدب الخليل عليه السلام وتلطفه في مخاطبة أبيه آزر الكافر المعاند رجاء استيلافه وإسلامه حيث قال: ﴿ يَتَأْبُتِ إِنِيَّ آخَاتُ أَن يَسَنَّكَ عَذَابٌ مِن الرَّحْنَنِ ﴾ المعاند رجاء استيلافه وإسلامه حيث قال: ﴿ يَتَأْبُتِ إِنِيَّ آخَاتُ أَن يَسَنَّكَ عَذَابٌ مِن الرَّحْنَنِ ﴾ [مريم: ٤٥]، فقال: ﴿ يَتَأْبُتِ ﴾ مُخاطبته بلفظ الأبوة، إما احتراماً أو إستيلافا واستعطافاً] ( أو للجميع، ولم يقل: يا رجل أو يا هذا ونحو ذلك، ثم أنه لم يسجل عليه [العذاب] ( أن ويقطع به عليه فيقول: ينزل بك العذاب أو يلحقك، وأو نحو ذلك، بل أتى بها يفهم التوقع دون القطع.

وفيه أيضاً الإيذان بغاية الإشفاق والحنو وإرادة نجاته من العذاب، إذ لو قال: إنه سيقع بك العذاب [إن لم](١٠) تؤمن ونحو ذلك لم يشعر بها تقدم، بل ربها

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (٢٤/ ٥٢) رقم (٢٢٣٣٢).(٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (فليعظه). (٤) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (يقول)، وبدل ما بين معقوفتين في (ب) (الآية).

ر
 (٦) بدل ما بين معقوفتين في (ب) (الآية).

<sup>(</sup>A) في (ب) (بالعذاب). (٩) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>١٠) في (ب) (أو لم).

أعطى ذلك العكس أو المساواة عنده وهو أن يستوي عنده وقوع العذاب [به] (۱) وعدم وقوعه، وقال: ﴿أَن يَمَسَك ﴾، ولم يقل: يلحقك أو يقع بك، بل أتى بالمس الذي هو أقل ما يكون من العذاب.

ومثله من غير [هذه] (٢٠) المعنى قول عند الله وَلَهِن مُسَنَّقُهُمْ نَفْحَةٌ مِنْ عَكَابٍ رَبِكَ ﴾ [الأنياء:٤٦]، وهي الدفعة من الشيء دون معظمه، ونكَّر العذاب أيضاً ولم يقل عذاب الرحمن، [أو العذاب] (١) ليكون المعنى عذاباً لا كل العذاب، وإذا كان هذا مع الكافر فها ظنك بالمؤمن.

ولتعلم أن الإنكار إنها هو فيها لم يُختلف في تحريمه، وأما المختلف فيه فلا إنكار فيه لا سيها إذا قلنا إن كل مجتهد مصيب، وهو المختار عند كثير من المحققين أو أكثرهم.

وعلى المذهب الآخر المصيب واحد [وللمخطئ] " غير متعين لنا والإشم موضوع [عنه] () من الخلاف برفق و موضوع [عنه] () من الخلاف برفق و تلطف على جهة النصيحة، فإن العلماء متفقون على الحث على الخروج من الخلاف، قال ابن فرج الأندلسي -رحمه الله تعالى -: «وذكر أقضى القضاة الماوردي في كتابه «لأحكام السلطانية» خلافاً بين العلماء فيمن قلده السلطان

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (هذا).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (والمخطئ).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (إلى الحروج).

الحسبة هل له أن يحمل الناس على مذهب إذا كان من أهل الاجتهاد أم لا يغير ما كان على مذهب غيره؟.

والأصح أنه لا يغير ولم يزل الخلاف بين الصحابة والتابعين ممن بعدهم والتحقيق ولا للقاضي ولا يغيّره محتسب ولا غيره على غيره، وكذلك [قالوا](١): ليس للمفتي ولا للقاضي أن يعترض على من خالفه إذا لم يخالف نصاً ولا إجماعاً أو قياساً جلياً». انتهى.

فإن قلت: كيف يلتئم هذا الحصن العظيم على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مع قول [عز وجل](): ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ اَمَنُوا عَلَيْكُمُ الْفَسَكُمُ الْاَيْنَ الْمَا اللَّهُ وَمِع قول [عز وجل](): ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ المَنُوا عَلَيْكُمُ الْفَسُكُمُ اللَّهُ مَن صَلَّهِ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَن المنكر لم يبعد ذلك، قائل: إن ظاهر الآية ترجيح ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لم يبعد ذلك، لأن معنى ﴿ عَلَيْكُمُ آنفُكُمُ مَن صَلَّ إِذَا المَّهُ عَن المنكر مَ عليك زيداً أي: ألزمه، مع قرينه ﴿ لَا يَعْدُرُكُم مَن صَلّ إِذَا المّتَدَيّثَة ﴾، وهذا ظاهر مكشوف؟

قلت: الجواب من وجهين:

أحدهما: نص في معنى الآية، والثاني: تأويل.

أما النص: فما روي عن ابن أبي أمية قال: سألت أبا ثعلبة الخشني فقلت: كيف تصنع بهذه الآية؟، قال: «أية آية؟»، قلت: قوله تعالى: ﴿ يَاكُمُ اللَّهِ عَالَى اللَّهُ اللَّهِ عَالَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُمْ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) في (ب) (قال).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (تعالى).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (ترى).

أَنْسَكُمْ لَا يَعْتُرُكُم مَن ضَلَ إِذَا الْمَتَدَيْتُ ﴿ [المائدة:١٠٥]، فقال لي: أما والله لقد سألت خبيراً، سألت رسول الله عَلَيْ فقال: «ائتمروا بالمعروف وتناهوا عن المنكر، فإذا رأيت شحاً مطاعاً وهوى متبعاً ودنيا مؤثرة، وإعجاب كل ذي رأي برأيه، ورأيت أمراً لا [يَدَ] (ا) لك به فعليك بنفسك، وإياك وأمر العوام فإن ورائكم أياماً الصبر فيهن مشل القابض على الجمر، للعامل منهم يومئذ كأجر خمسين رجلاً يعملون مثل عمله "".

وأما [المؤول]<sup>(٣)</sup>، فإن معنى الآية عند المحققين: أنكم إذا فعلتم ما كلفتم به فلا يضركم تقصير غيركم، مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَزِدُ وَانِدَةٌ وَنَدَ أَخَرَك ﴾ [فاطر: ٦٨]، وإذا كان ذلك كذلك فها كلف به الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فإذا فعله ولم يمتثل المخاطب فلا عتب بعد ذلك على الفاعل لكونه أدى ما عليه، فإنها عليه الأمر والنهى لا القبول، قال الله تعالى: ﴿ مَا عَلَ الرَّمُولِ إِلَا الْبَلْكُ ﴾ [المائدة: ٩٩].

<sup>(</sup>١) في (ب) (بُد).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (۲۱ ع۳) ، والترمذي (۲۰ مس) ، وابن ماجه (۲۱ ع) ، وابن حبان (۳۸۵) ، وابن حبان (۳۸۵) و والطبراني في «الكبير» (۲۲/ ۷۷۸) ، و في «مسند الشاميين» (۷۵٤)، وابن أبي الدنيا في «الأمر بالمعروف» (۲) ، وابن جرير في «التفسير» (۷/ ۱۳۱) رقم (۱۳۰۲) ، وابن أبي حاتم في «التفسير» (۱۲ ۲۷) ، وابلغوي في «التفسير» (۱۲۲۷) ، والطحاوي في «التفسير» (۲/ ۲۷) ، والطحاوي في «مشكل الآثار» (۱۲۱) ، والبيهقي في «الكبرى» (۱۰ / ۹۱) كلهم من طرق، عن عتبة بن أبي حكيم عن عمرو بن جارية اللخمي عن أبي أمية الشعباني عن أبي ثعلبة الخشني، فذكره. والحديث في إسناده عتبة بن أبي حكيم وهو ضعيف.

والحديث سكت عنه ابن حجر في «الفتح» (٦/٧) ، وفي «الكاف الشافي» (١٠٣) رقم (٣٦٨). (٣) في (أ) (الماول)، والصواب ما أثبته من (ب).

# ك الحديث الرابع والثلاثون

تنبيه: ولتعلم أن العلماء قالوا: لا يلزم ممن تولى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أن يكون كامل الحال ممتثلاً ما يأمر به وينهى عنه، بل يجب عليه شيئان يأمر نفسه وينهاها ويأمر غيره وينهاه، فإذا أخل بإحداهما كيف يباح له الإخلال بالآخر؟

فإن قلت: ظاهر قوله تعالى: ﴿ أَتَأْمُرُونَ أَلنَّاسَ بِالْبِرِ وَنَنسَوَّنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ [البقرة:٤٤] الآية، يخالف هذا، فكيف الجمع بين ذلك؟.

قلت: فيه عندي نظر، فإن ظاهر قوله تعالى: ﴿ أَتَأْمُرُهُ النَّاسَ بِٱلْمِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾، يأبى ذلك، جاء أن الأحبار كانوا يأمرون أتباعهم ومقلديهم باتباع التوراة، وكانوا هم يخالفونها في جحدهم صفة محمد عليه الصلاة والسلام، وقيل غير ذلك مما [هو](١) قريب منه.

وقال محمد بن واسع بلغني أن ناساً من أهل الجنة اطلعوا على ناس من أهل الجنة اطلعوا على ناس من أهل النار، قالوا لهم: قد كنتم تأمروننا بأشياء عملناها فدخلنا الجنة، قالوا: كنا نأمركم بها ونخالفكم إلى غيرها.

وفي «الصحيح» أنه عليه الصلاة والسلام: رأى في النار قوماً يدورون كما [يدور الرحى](")، «فقلت: يا جبريل من هؤلاء؟، فقال: كانوا يأمرون بالمعروف ولا يفعلونه وينهون عن المنكر ويفعلونه»(").

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (تدور الرحى).

<sup>(</sup>٣) رواه المؤلف بالمعنى، وهو في البخاري برقم (٣٠٩٤)، ومسلم برقم (٢٩٨٩).

وفي «الصحيح» أيضاً: «يلقى العالم في النار فتندلق اقتابه فيقال: لم ذلك؟، فيقول: كنت آمر بالمعروف ولا أفعله، وأنهى عن المنكر وأفعله»(١).

[فظاهر] (٢) هذا كله: [أن] (٢) العاصي إذا لم يأمر بالمعروف ولم ينهى عن المنكر كان أخف حالاً من العاصى الآمر الناهي، فتأمله.

لا تنه عن خلق وتأتي مثله عار عليك إذا فعلت عظيم (١)

ولتعلم أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لا يختص بالولاة، بل من وجدت فيه الشروط المتقدمة ساغ له ذلك والياً كان أو غير وال.

[قيل] (٥): وقد كان في الصدر الأول غير الولاة يأمرون بالمعروف وينهونهم] (١) عن المنكر مع تقرير المسلمين إياهم على ذلك وترك توبيخهم على التساهل بالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر من غير ولاية (٧).

قال القاضي عياض -رحمه الله تعالى-(^): «هذا الحديث أصل في صفة التغيير، فحق المغير أن يغيره بكل وجه أمكنه زواله به قولاً كان أو فعلاً، فيكسر آلات الباطل، ويريق المسكر بنفسه، أو [يامر]() من يفعله وينزع [المغصوب]() ويردها إلى أصحابها بنفسه أو بأمره.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٦٧) ، ومسلم (٧٠٩٨) ، من حديث أسامة ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) في (ب) (وظاهر). (٣) تكرر في (ب).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن عبدالبر في «جامع بيان العلم وفضله» (١/ ٦٧٤) (١١٨٨)، عن أبي الأسود الدؤلي.

<sup>(</sup>٥) ساقط من (ب). (٦) في (ب) (وينهوهم).

<sup>(</sup>٧) ولابن الجوزي كتاب «حسن السلوك في مواعظ الملوك»، ذكره حاجي خليفة في «كشف الظنون» (١/ ١٣٨٩).

<sup>(</sup>A) انظر «الإكمال» (١/ ٢٩٠). (٩) في (ب) (أو بأمره).

<sup>(</sup>١٠) في (ب) (الغصوب).

ويرفق في [التغيير](() جهده وبذي العِزة الظالم المخوف شره؛ إذ ذلك أدعى إلى قبول قوله، كما يستحب أن يكون متولي ذلك من أهل الصلاح والفضل لهذا المعنى، ويُغلِظ على [المعنى](() في عينه، والمسرف في بطالته إذا أمن أن يوثر إغلاظه منكراً أشد مما غيره [لكون](() جانبه محمياً عن سطوة الظالم، [فإن](() غلب على ظنه أن [تغييره](() بيده يسبب منكراً أشد منه مِن قتله أو قتل غيره بسببه؛ كمف يده، واقتصر على القول باللسان والوعظ والتخويف، فإن بسببه؛ كمف يده، واقتصر على القول باللسان والوعظ والتخويف، فإن خاف أن يسبب قوله مثل ذلك غير بقلبه وكان في سعة، وهذا هو المراد بالحديث إن شاء الله تعالى.

فإن وجد من يستعين به على ذلك استعان ما لم يـؤد ذلـك إلى إظهار سـلاح وحرب وليدفع ذلك إلى من له الأمر إن كـان المنكـر مـن غـيره، ويقتـصر عـلى [تغييره] (٥) بقلبه هذا هو فقه المسألة، وصواب العمل فيها عند العلـماء المحققـين خلافاً [لم] (١) رأى الإنكار بالصريح بكل حال، وإن قبـل [ونيـل] (١) منـه [كـان أذى] (١)»، انتهى.

ولتعلم أن مذهبنا ومذهب غيرنا أن الإنسان لا يجب عليه التفتيش [والتجسس] (١) حتى يعلم أهناك منكر أم لا، بل ليس له ذلك أصلاً.

<sup>(</sup>١) في (التغير).

<sup>(</sup>٢) في (المغترق)، والمعنق: الصلب والشديد، انظر «القاموس» (٣/ ٣٩٠).

<sup>(</sup>٣)  $\dot{b}$  (ب) (لكونه). (٢)  $\dot{b}$  (ب) (وإن). (٥)  $\dot{b}$  (ب) (تغيره).

<sup>(</sup>٦) في (ب) (لمن). (٧) في (ب) (أو ينل). (٨) في (ب) (كأذي).

<sup>(</sup>٩) في (ب) (ولا التجسيس).

## الحديث الرابع والثلاثون

قال الماوردي من «الشافعية»: «إلا أن يخبره مخبريشق بقوله أن رجلاً خلا برجل ليقتله، أو بامرأة ليزني بها، فيجوز له في مثل [هذه الحالة](١) أن يتجسس ويقدم على الكشف والبحث حذراً من [فوات](١) ما لا يستدركه».

الثاني: قوله عليه الصلاة والسلام: «فليغيره في قلبه»:

ومعناه: [فليكرهه] (٢) بقلبه لأن ذلك الذي في وسعه.

وقد تقدم أن ذلك من فروض الأعيان لأن الراضي بالمنكر شريك لفاعله، والله أعلم، لكنه [إن] (؛) ينوي أنه لو قدر على التغيير بيده أو بلسانه فعل.

الثالث: قوله عليه الصلاة والسلام: «وذلك أضعف الإيمان»:

أي: أضعف خصال الإيهان.

والمراد هنا بالإيهان: الإسلام، ولذلك قال في رواية أخرى (٥٠): «وليس وراء ذلك من الإيهان حبة خردل» أي: لم يبق وراء هذه المرتبة مرتبة أخرى، قاله القرطبي (٢٠)، وقال غيره: معناه أقله ثمرة، والله أعلم.

قال الشيخ محيي الدين -رحمه الله تعالى-(٧): «واعلم أن هذا الباب، أعني: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر قد ضُيِّع أكثره [من](١) أزمان متطاولة ولم يبق منه في هذه

<sup>(</sup>١) في (ب) (هذا الحال). (٢) في (ب) (فوت).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (فلينكره). (٤) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٥٧٠٥) من حديث ابن عباس.

<sup>(</sup>٦) انظر «المفهم» (١/ ٢٣٤). (٧) انظر «شرح مسلم» (٢/ ٢٤).

<sup>(</sup>٨) في (ب) (ف).

الأزمان إلا رسوم قليلة جداً، وهو باب عظيم به قوام الأمر وملاكه، وإذا كثر الخبث عم العقاب الصالح والطالح، وإذا لم يأخدوا على يد الظالم أوشك أن يعمهم الله بعقابه، ﴿ فَلْيَحْدُو اللَّهِ مُنْ اللَّهِ اللهُ عَمْ اللهُ عَا اللهُ عَمْ عَمْ اللهُ عَمْ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ الل

واعلم أن الأجرعلى قدر النصب، ولا يتاركه أيضاً لصداقته ومودته ومداهنته وطلب الوجاهة عنده ودوام المنزلة لديه، فإن صداقته ومودته توجب له حرمة وحقاً ومن حقه أن ينصحه ويهديه إلى مصالح آخرته وينقذه من مضارها، وصديق الإنسان ومحبه هو من يسعى في عهارة آخرته وإن أدى ذلك إلى أن نقص دنياه، وعدوه من يسعى في ذهاب آخرته وتنقيصها، وإن حصل له [في ذلك] صورة نفع دنياه، وإنها كان إبليس عدواً لنا [بهذه] وكانت الأنبياء صلوات الله [عليهم وسلامه] أولياء المؤمنين لسعيهم في إصلاح آخرتهم وهدياتهم إليها، فنسأل الله العظيم توفيقاً وإرشاداً إلى ما يرضيه عنا، وأن يعمنا بجوده».

<sup>(</sup>٢) بدل ما بين معقوفتين في (ب) (إلى قوله).

<sup>(</sup>١) في (أ) (لإيقاع).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (بهذا).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (بذلك).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (وسلامه عليهم).

# الحديث الرابع والثلاثون

قلت: وهذا كلام حسن بالغ في النصيحة للمؤمنين.

ولكن أين من يقبل النصيحة في هذا الزمان الشديد الصعب النكد الذي لم يبق من الدين فيه إلا القليل النزر؟ فإنا لله وإنا إليه راجعون «بدأ الإسلام غريباً وسيعود غريباً كما بدأ»، اللهم وإذا أردت بالناس فتنةً فاقبضنا إليك غير مفتونين.

أنشد شيخنا تقى الدين ابن دقيق العيد -رحمه الله تعالى- لنفسه:

قَدْ عُرِّفَ المُنكِرُ واستنكِر وصارَ أهالُ العِلم في وَهُدَةٍ ساروا فَا للجُودَ فِيها مَضى فَقلتُ للأبرار أهلُ التُقسى لا تنكروا أحوَالكُم قَدْ أتـتَ

المعروفُ في أيَّامِنا الصعبة وصار أهل الجهل في رُتبية مَن [الندين](١) جاروا به نِسبه والديسن لمَّا اشتدَّت الكُربة [نــوبتكم](٢) في زمـن الغُربـة

وأعجب ما في زماننا هذا أن الذين يُظن بهم العلم والدين ممن يتعين عليهم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر متلبسون [بمنـاكير](r) شــتي يجـب إنكارها عليهم شرعاً.

فكيف بالملح إن حلَّت به الغير بالملح يصلح ما يخشى تغيره ولقد أحسن من قال عن أزمان [قديمه](١):

هـذا الزمـانُ الـذي كُـنَّا نحـذرُهُ في قــولِ كعـب بـن مـسعـودِ

(١) في (ب) (الذي).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (بنوتكم).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (مناكير).

<sup>(</sup>٤) زيادة من (ب).

# ك الحديث الرابع والثلاثون

إن دامَ هـذا ولم تحددُث له غَـيرٌ لم يَبكِ مَيت مُ ولمَ يفرح بمولود

[وأشد](۱) ما يجزن العاقل عدم الاسترواح إلى [تغيير](۱) هذه المناكير الفظيعة والبدع الشنيعة، فإن غداً شر من اليوم، قال على: «لا يأتي على الناس زمان إلا الذي بعده أشر منه»(۱).

[فلا](١) حول ولا قوةً إلا بالله العلي العظيم.

نسأل الله العظيم رب العرش العظيم أن يحفظ علينا الإيمان إلى آخر دقيقة وأن نلقاه وهو راض عنا، آمين [يا] (م) رب العالمين، حسبنا الله ونعم الوكيل.



في (ب) (وأنشد).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (تغير).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧٠٦٨) من حديث أنس ١٠٠٠

<sup>(</sup>٤) في (ب) (ولا).

<sup>(</sup>٥) زيادة من (ب).

رَفْحُ معِس (الرَّحِيْ (الْهُخِثْرِيُّ (سِّكِنْ الْمِنْرُ الْمُؤْدُونِ سِيكِنْ الْمِنْرُ الْمُؤْدُونِ سِيكِنْ الْمِنْرُ الْمُؤْدُونِ

عن أبي هريرة ﴿ اللَّهِ عَلَّهُ قَالَ:

قال رسول الله ﷺ: «لا تحاسدوا، ولا تناجشوا، ولا تباغضوا، ولا تدابروا، ولا يبيع أحدكم على بيع أخيه، وكونوا عباد الله إخواناً، المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يخذله ولا يحقره، التقوى ها هنا، ويشير إلى صدره ثلاث مرات، بحسب إمرء من الشر أن يحقر أخاه المسلم، كل المسلم على المسلم حرام، دمه وماله وعرضه»، رواه مسلم (۱).

#### الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: قال الجوهري (٢): «الحسد: أن تتمنى زوال نعمة المحسود إليك، يقال: حسده يحسده حسوداً، قال الأخفش: يحسده بالكسر حَسَداً بالتحريك، وحسادة وحسدتك على الشيء وحسدتك بمعنى، وتحاسد القوم هم حسده مثل حامل وحمله»، انتهى.

وهو حرام بالإجماع، وهو من المهلكات للدين الخارج عن صفة أخلاق المؤمنين المحسنين، وهو قوله عليه الصلاة والسلام: «لا تحاسدوا» أمر إيجاب لا ندب لما تقدم من تحريم الحسد إجماعاً.

<sup>(</sup>١) مسلم برقم (٢٥٦٤).

<sup>(</sup>٢) انظر «الصحاح» (٢/٤٤).

والأصل: لا تتحاسدوا فحذف[\_ت](١) إحدى التائين تخفيفاً.

الثاني: قوله عليه الصلاة والسلام: «ولا تناجشوا»:

النجش: أن [يزيد] (٢) البيع ليقع غيرك وليس من حاجتك، قاله الجوهري (٢).

وكذا هو في اصطلاح الفقهاء، وذلك حرام أيضاً، وأصله من الختل، وهو الخداع، ومنه قيل للصائد: ناجش لأنه يختل الصيد ويحتال له، وأنجشت الصيد أثرته.

الثالث: معنى «لا تباغضوا»:

لا تتعاطوا أسباب التباغض، لأنَّ الحُب والبُغض معان قلبية غير مكتسبة للإنسان، كما قال عليه الصلاة والسلام: «اللهم هذا قسمي فيها أملك فلا تؤاخذني فيها لا أملك»(٤)، يعنى: الحب والبغض.

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب). (٢) في (ب) (تزيد).

<sup>(</sup>٣) انظر «الصحاح» (٣/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه أحمد (٦/ ١٤٤)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٤٥٣٥)، والنسائي (٧/ ٦٤)، وأبو داود (٢١٣٤)، والترمذي (١٤٤)، وابن ماجه (١٩٧١)، و الدارمي (٢/ ١٤٤)، وابن حبان (٤٠٠٥)، والبيهقي (٧/ ٢٩٨)، والحاكم (٢/ ١٨٧) كلهم من طرق عن حماد بن سلمة عن أبي قلابة عن عبدالله بن يزيد عن عائشة به.

والحديث صححه الحاكم ووافقه الذهبي، وصححه ابن كثير في «التفسير» (٤/ ٣٠٦). والحديث ضعيف، فقد اختلف في وصله وإرساله.

فقال الترمذي: «رواه حماد بن زيد وغير واحد عن أيوب عن أبي قلابة مرسلاً، وهذا أصبح من حديث حماد بن سلمة».

وقال ابن أبي حاتم في «العلل» (١/ ٤٢٥): «سمعت أبو زرعة يقول: لا أعلم أحداً تابع حماداً على هذا».

وانظر «الإرواء» لشيخنا الألباني (٧/ ٨٢).

الرابع: التدابر: التقاطع والمعاداة، كأن كل واحد يولي صاحبه دبره كراهة منه ونفوراً منه.

الخامس: قوله عليه الصلاة والسلام: «ولا يبع بعضكم على بيع بعض»:

قيل: مثاله أن يقول لمن اشتراه في مدة الخيار: افسخ هذا البيع وأنا [أبيع منك مثله] (١) بأرخص ثمناً وأجود منه بثمنه، أو يكون المتبايعان قد تقرر المثمن بينها وتراضيا به، ولم يبق إلا العقد فيزيد عليه ويعطيه سلعة بأنقص، وهذا حرام بعد تقرير استقرار الثمن، وأما الزيادة في السلعة قبل استقرار الثمن وقبل الرضى فليس بحرام.

السادس: معنى «كونوا عباد الله اخوانا»:

أي: تعاطوا أسباب المودة بينكم حتى كأنكم أولاد رجل واحدكما أنكم عباد رب واحد سبحانه لا إله إلا هو فتعاشروا بالرفق والمودة والشفقة، وصفاء القلوب والمعاونة على البر والتقوى وحسن الخلق والنصيحة، وغير ذلك من أخلاق المحسنين المؤتلفين على طاعة الله تعالى، والتأدب بين يديه، اللهم وفقنا لذلك يا كريم يا رحيم.

السابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يخذله ولا يحقره»:

فيه معنى الاستعطاف كما يقال: إنها هو أخوك، وإنها هو صاحبك القديم لمن يعلمه ويقربه، وليس المعنى مجرد الإخبار.

<sup>(</sup>١) في (ب) (أبيعك مثله).

وقوله: «لا يظلمه» لأن من حق الأخوة الإسلامية أن لا يظلمه بل ينصره ويعاونه كما تقدم آنفاً، فقد تقدم أن الظلم: وضع الشيء في غير موضعه.

وقوله: «لا يخذله» [يقال] (١) خذله خذلاناً إذا ترك عونه ونصرته.

ومعناه: إذا استعان به على نائبة من نوائب الزمان، فَليُعِنه ولا يجُوَّز له تركه خذولاً إذا أمكنه ذلك على الوجه الشرعي.

وأما يحقره: فهو بفتح الياء والحاء المهملة وكسر القاف، ومعناه: لا يستصغره ولا يتكبر عليه.

قال القاضي عياض ("): «رواه بعضهم بضم الياء وبالخاء المعجمة وبالفاء، أي: لا يغدر بعهده ولا ينقض أمانته، والصواب المعروف الأول، وهو الموجود في غير كتاب مسلم.

وروي: «ولا يحتقره» وهذا يقوي الرواية الأدنى ويرد الثانية».

الثامن: قوله عليه الصلاة والسلام: «التقوى ها هنا»:

قد تقدم حد التقوى والكلام عليها.

والمعنى هنا مفسر في الحديث الآخر: «إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم» (٣)، قيل: والمعنى أن الأعمال الظاهرة لا يحصل

 <sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) لم أجد هذا النص بتهامه في «الإكهال»، والذي فيه (٨/ ٣١) غير ذلك.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٥٦٤/ ٣٣ - ٣٤).

بها التقوى، وإنها يحصل بمها وقمع في القلـوب مـن عظمـــ[ـــة](۱) الله عــز وجــل وخشيته ومراقبته.

ومعنى نظر الله تعالى: [مجازاته ومحاسبته] (١٠)، أي: إنها يكون ذلك على ما في القلوب دون الصور الظاهرة.

ونظر الله ورؤيته محيطة بكل شيء، وهو من نحو قوله ﷺ (٣): «ألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب».

التاسع: قوله عليه الصلاة والسلام: «بحسب امرىء من السُرِّ أن يحقر أخاه المسلم»:

فيه تحذير وأيُ تحذير، من ذلك أن الله تعالى لم يحقره [إذ] (١) خلقه ورزقه، ثم أحسن تقويم خلقه وسخر ما في السهاوات وما في الأرض جميعاً لأجله وإن كمان له ولغيره فله من ذلك حصة.

ثم إن الله تعالى سهاه: مسلماً مؤمناً وعبداً، وهو بعرضه أن يكون أباً لأُمةِ من الأمم، وهو يعلم أنه بلغ من أمره أن الله عز وجل جعل الرسول منه إليه محمد عليه الأمم، وهو يعلم أنه بلغ من المسلمين فقد حَقَّر من عظم الله وكفاه ذلك جرماً.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (مجازاته ومحاسنته).

وما قاله المصنف -رحمه الله تعالى- من أن معنى النظر المجازاة، فهذا خلاف الصواب، وما عليه أهل السنة والجماعة من السلف الأول، وقد تقدم مثله.

<sup>(</sup>٣) مَرَّ الحديث. (٤) في (ب) (أو).

## > الحديث الخامس والثلاثون

وإن من احتقار المسلم للمسلم: أن لا يسلم عليه إذا مر به ولا يرد عليه إذا بدأه هو به، وأن يراه دون أن يدخله الله الجنة، أو يعيذه من النار، [فأما] (١) ما ينقمه العاقل [للمسلم] (١) الجاهل والعدل على الفاسق؛ فليس ذلك احتقار لعين المسلم ولا لذاته، وإنها ذلك كراهية للجهل والفسق الذي اتصف بهما فمتى فارق الجاهل جهله وباين الفاسق فسقه تعين الرجوع إلى [الاحتفال] (١) به والرفع لقدره.

العاشر: قوله عليه الصلاة والسلام: «كل المسلم على المسلم حرام، دمه وماله وعرضه»:

يريد: إلا أن يعرض ما يبيح ذلك شرعاً، فالدم يباح حال القصاص وتبيحه الردة مع المال، وزنى المحصن، وترك الصلاة على تفصيل فيه وغير ذلك.

والعِرض قيل: هو النفس، يقال: أكرمت عنه عرضي، أي: صُنت عنه نفسي، وفلان نقي العرض، أي: برئ من أن يشتم أو يعاب.

وقد قيل: عِرض الرجل حسبه، وهذا الأخير هو اللائق بالحديث، وإلا كان تكراراً من حيث المعنى، أعني: إذا فسرناه بالنفس فإنه قد تقدم الدم، وهو عبارة عن النفس، والله أعلم.



<sup>(</sup>١) في (ب) (وأما).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (من).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (الاحتقار).



عن أبي هريرة ﴿ اللَّهِ النَّبِي ﷺ قال:

"مَن نفّس عن مؤمن كربة من كرب الدنيا، نفس الله عنه كربة من كرب يوم القيامة، ومن يسر على معسر يسر الله عليه في الدنيا [و](۱) [في](۱) الآخرة، ومن ستر مسلماً ستره الله تعالى في الدنيا والآخرة، والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه، ومن سلك طريقاً يلتمس فيه علماً سهل الله [له](۱) به طريقاً إلى الجنة، وما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة وغشيتهم الرحمة وحفتهم الملائكة وذكرهم الله فيمن عنده، ومن بطأ به عمله لم يسرع به نسبه، رواه مسلم بهذا اللفظ (۱).

الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: معنى نفَّس عنه كربة: فَرَّجها، يقال: نفَّس الله كربتك، ونفست عنه تنفيساً رفعت.

والكربة: الغم الذي يأخذ بالنفس، هذا أصله باللغة، وكذلك الكرب بفتح الكاف، يقال منه: كربه الغم إذا اشتد عليه.

فيه الترغيب في قضاء حوائج المسلمين، وتنفيس الكربة يكون بهاله أو بجاهه أو بالله أو بجاهه أو بالله أو بالله بنفسه أو سفارته ووساطته أو شفاعته أو دعائه له بظهر الغيب.

<sup>(</sup>۱) زیادة من (ب) (۲) ساقط من (ب). (۳) برقم (۲۹۹۹).

الثاني: التيسير يكون بالهبة والصدقة والنظرة كها قال تعالى: ﴿ وَإِن كَاكَ ذُوعُسُرَةِ فَاللَّهُ اللَّهِ مَا الله وَ إِن كَاكَ دُوعُسُرَةِ فَي ذلك.

ولا يبعد عندي أن يكون التيسير بالعلم؛ مثاله أن يقع الإنسان في مسألة شرعية لا يحسن التخلص منها شرعاً، فيبين له حكمها ويهديه إلى الصواب فيها، فينشرح صدره لذلك بتخلصه من عهدتها، وهذه وظيفة أهل التقوى.

الثالث: الستر المندوب إليه هنا، قال «صاحب الإفصاح» (۱): «يجوز أن يكون إذا رآه على ذنب ستره [أو يكون ستره] (۲) بها تحمله على أن لا يهتك ستر نفسه، مثل أن يكون محتاج إلى النكاح [فيوصل له] (۳) في تزويجه، وإلى الكسب فيقيم له وجه بضاعة يتجربها»، انتهى.

قال ابن حزم الأندلسي: «المراد بالستر هنا: الستر على ذوي الهيئات ونحوهم، ممن ليس معروفاً بالأذى والفساد، وأما المعروف بذلك فَيُستحب أن لا يستر على عليه بل يرفع قضيته إلى ولي الأمر إن لم نخف من ذلك مفسدة، لأن الستر على هذا يطمعه في الإيذاء والفساد وانتهاك الحرمات أو جسارة غيره على مثل فعله.

هذا كله في ستر معصية وقعت وانقضت أما معصية رآه عليها، وهو بَعْدُ متلبس بها فيجب المبادرة بإنكارها عليه، ومنعه منها على من قدر على ذلك، ولا يحل تأخيرها، فإن عجز لزمه رفعها إلى ولي الأمر إذا لم [يترتب]() على ذلك مفسدة».

(٣) في (ب) (فيتوصل).

<sup>(</sup>۱) انظر «الإفصاح» (۸/ ۵۱). (۲) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (تترتب).

قال: "وأما جرح الرواة والشهود والأُمناء على الصدقات والأوقاف والأيتام ونحوهم فيجب جرحهم عند الحاجة ولا يحل الستر عليهم إذا رأى منهم ما يقدح في أهليتهم، وليس هذا من الغيبة المحرمة، بل من النصيحة الواجبة وهذا مجمع عليه"(۱)، انتهى.

ولا يأبي عندي عموم هذا الحديث أن يكون الستر محسوساً وهو أن [تري](٢) عورته بادية لعدم ما يسترها به فيعطيه ما يسترها به.

وقد جاء في بعض الأحاديث الترغيب في ستر عورةٍ أو إشباع جوعةٍ (٣)، ولأنه إذا ستر عورته، وقاه [الحر والبرد] (٤)، وكان السبب في صحة صلاته إذا كان ستر العورة [من شرط صحتها] (٥) وجَمَّلَهُ بين الناس بحسب حاله بل لا يبعد عندي أن يكون رآه بادي العورة غفلة عن ذلك فستره بثوب نفسه أو أمره أن يستتر ولا شك أنه يثاب على ذلك، والله أعلم.

الرابع: قوله عليه الصلاة والسلام: «والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه»:

<sup>(</sup>١) انظر نحوه في «الأحكام» (١/ ١٣٦)، وللحافظ ابن رجب -رحمه الله تعالى- كتاب «الفرق بين النصيحة والتعير»، بين فيه هذه المسألة أتم بيان.

<sup>(</sup>٢) في (ب) (يرى).

<sup>(</sup>٣) ضمن حديث طويل أخرجه ابن أبي الدنيا في «قضاء الحواثج»، وأبو الشيخ في «التوبيخ والتنبيه» (١٢٢)، وانظر «صحيح الجامع» (١٧٦).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (البرد والحر).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (من صحة الصلاة).

قال "صاحب الإفصاح" ("): "هذا الإجمال لا يسع تفسيره الطروس (") إلا أن منه أن العبد إذا عزم على معاونة أخيه، فينبغي أن لا يجبن عن إنفاذ [قول] (") أو صدع بحق، إيماناً بأن الله تعالى في عونه، ومنه أن رسول الله ﷺ لم يقل: إن الله في عون العبد بحالـ [قال: إن الله عون العبد بحالـ [قال: إن على الإطلاق».

قلت: وروينا في بعض الأحاديث: «ومن سعى في حاجة أخيه المسلم قُـضيت أولم تُقضَ غُفِر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، وكتب له براءتان؛ براءة من النار، وبراءة من النفاق»(1).

الخامس: قوله عليه الصلاة والسلام: «وما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم».

القوم: الرجال دون النساء لا [واحد](٧) له من لفظه، قال الله تعالى: ﴿لَا يَسْخَرُ اللهِ عَلَى اللهِ عَل

وما أدري وسوف أخال أدري أقومي الحض أم نسساء

<sup>(</sup>١) انظر «الإفصاح» (٨/ ٥٢).

<sup>(</sup>٢) في هامش أ: (وهي الصحيفة جمع طِرس بكسر الطاء، من «الجلال المحلي على جمع الجوامع»).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (قوله). (٤) ساقط من (ب). (٥) في (ب) (وإن).

 <sup>(</sup>٦) لم أجده بهذا اللفظ فيها بين يدي من المصادر، وانظر أحاديث قريبة (من هـذا المعنـى) في كتـاب
 «ثواب قضاء حواثج الإخوان» للنرسي.

<sup>(</sup>٧) في (ب) (واحدة).

وربها دخل النساء فيه على سبيل التبع، لأن قوم كل بني: رجال ونساء.

وجمع القوم: أقوام وجمع الجمع: أقاويم، ويقال: أقاوم وأقيايم، والقوم ولقوم وأقيايم، والقوم يُذَّكر ويؤنث مثل رهط ونفر، قال الله تعالى: ﴿ وَكَذَبَ بِهِ فَوْمُكَ ﴾ [الانعام: ٢٦] فَذَكر، وقيال: ﴿ كَذَبَ مَثُلُ مَا لَمُ سَلِينَ ﴾ [الشعراء: ١٠٥]، فأنث، وإن صَغَرت قلت: قُويم ورُهيط من غير تاء.

وأما ما كان لغير الآدميين [فيلحقه](١) التأنيث نحو إبل وغنم تقول: أُبيله وغنيمة وما أشبه ذلك.

وَيُستلوح من تنكير قوم [وشياعته] (٢) عدم الاختصاص بصفة من الصفات يتصفون بها من علم أو زهد أو غير ذلك، بل كل قوم اجتمعوا على هذه الهيئة الاجتماعية كان لهم ما ذُكر من الأجر، والله أعلم.

وقد روي عن مالك -رحمه الله تعالى- أنه كره الاجتماع على القراءة والمذكر إلا أن يكون كل واحد يقرأ لنفسه [على انفراده أو يذكر]<sup>(٣)</sup>، وعليه حمل هذا الحديث وما أشبهه الدالة من الأحاديث على الاجتماع على الذكر والتلاوة (٤).

قيل: ويلحق بالمسجد في هذه الفضيلة الاجتماع في مدرسة أو رباط ونحوهما، إن شاء الله تعالى.

في (ب) (فتلحقه).
 في (أ) (وشياعه).
 في (ب) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) انظر «الحوادث والبدع» للطرطوشي (١٦١)، و«المدخل» لابس الحاج (١/ ٩١)، و«الباعث» لأبي شامة، و«نتيجة الفكر» المقدمة/ للسيوطي - بتحقيقي.

ويدل عليه الحديث الآخر فإنه مطلق يتناول جميع المواضع ويكون التقييد في الحديث الأول خرج مخرج الغالب لا سيها في ذلك الزمان، فلا يكون لـ مفهـ وم يُعمل به.

السادس: قوله عليه الصلاة والسلام: «إلا نزلت عليهم السكينة وغشيتهم الرحمة وحفتهم الملائكة»:

· السكينة: فعيلة من السكون وهو: الوقار والطمأنينة لأخذ الحركة، قاله العزيزي في قوله تعالى: ﴿ سَكِينَةٌ مِن رَبِّكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٤٨]، وقيل: هي الرحمة، واختاره القاضي عياض (١)، وفيه نظر لعطف الرحمة عليه في قوله: «غشيتهم الرحمة».

وأما السكينة: [من] (٢) قول عنال: ﴿ فِيهِ سَكِينَةٌ مِن رَبِّكُم ﴾ [البقرة: ٢٤٨] فقال ابن عطية (٢): قال على بن أبي طالب ﴿ السَّكَينة: ريح هَفَّافة لها وجه الإنسان، وروي أنه قال: ريح فجوج ولها رأسان.

وقال مجاهد: السكينة لها رأس كرأس الهرة وجناحان وذنب، وقال وهب بن منبه عن بعض علماء بني إسرائيل: رأس هرة ميتة كانت إذا صرخت في التابوت بصراخ الهرة أيقنوا بالنصر.

وقال ابن عباس والسدي: السكينة طست من ذهب من الجنة كان يغسل فيه قلوب الأنباء.

<sup>(</sup>۱) انظر «الإكمال» (۸/ ۱۹٥).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (في).

<sup>(</sup>٣) «المحرر الوجيز» (١/ ٣٣٣).

وقيل: السكينة: روح من الله يتكلم إذا اختلفوا في شيء أخبرهم ببيان ما يريدون، وقيل غير ذلك، والله أعلم (١).

## ومعنى «غشيتهم الرحمة»:

شملتهم من كل جهة، والرحمة: قيل: هي إرادة نفع العبد، وقيل: خلق نفع العبد، فعلى الأول: هي صفة العبد، فعلى الأول: هي صفة فعل وقد تقدم ذلك.

ومعنى الرحمة بالنسبة إلى العبد فهي: الرقة والتعطف، والمرحمة كذلك.

ومعنى حفت بهم الملائكة: أطافوا حولهم واستداروا، [و] (١) قال تعالى: ﴿ وَمَنَى حَفْتَ بَهِمَ الملائكة : أطافوا حولهم واستداروا، [و] كف الهودج، ﴿ وَمَنَى الْمَلَتِهِ كَمَا يَحْفُ الْمُودِج، قاله (١) الجوهري وغيره.

وقوله: «ذكرهم الله فيمن عنده»:

<sup>(</sup>۱) وكل هذه الأقوال التي نقلها المصنف غير صحيحة، قال الدكتور محمد أبو شهبة في كتابه «الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير» (۱۷۱): «والحق أنه ليس في القرآن ما يدل على شيء من ذلك، ولا صح عن النبي على وإنها هذه من أخبار بني إسرائيل التي نقلها إلينا مسلمة أهل الكتاب، وحملها عنهم بعض الصحابة والتابعين، ومرجعها إلى وهب بن منبه، وكعب الأحبار وأمثالها».

ثم قال: «والذي ينبغي أن تُفسر به السكينة: أن المراد بها: الطمأنينة والسكون الذي يحل بالقلب عند تقديم التابوت أمام الجيش».

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) في «الصحاح» (٤/ ٤٢ – ٤٤).

قيل: تقتضي أن يكون ذكر [هم] (۱) الله سبحانه وتعمالي في الأنبياء وكرام الملائكة، ويجوز أن يكون معناه: وذكرهم الله، أي: أثبتهم فيمن عنده، كما يقول الإنسان لأخيه: اذكرني في كتابك.

قلت: والمتبادر إلى الذهن الأول.

[السابع](): قوله عليه الصلاة والسلام: «ومن بطأ به عمله لم يسرع به نسبه»:

بطأ: من البطء وهو: نقيض السرعة وكأن المعنى من قصر به عمله فكان ناقصاً، إما عن الصحة وإما عن الكهال لم يُلحِقه نسبه برتبة أصحاب الأعهال.

فلا ينبغي أن يتكل على شرف النسب وفضيلة الآباء ويقصر في العمل، وكذلك لا ينبغي التفاخر بالآباء فانه من أخلاق الجاهلية، وانظر قوله تعالى: ﴿ فَلَا أَسَابَ يَسَهُمْ يَوْمَ بِنِ وَلَا يَسَاءَ أُوك ﴿ المؤمنون:١٠١]، وقال عليه الصلاة والسلام: ﴿ إِنَّ الله قد أَذَهب عنكم عُبية الجاهلية وفخرها بالآباء، الناس رجلان بر تقي [كريم] (١) على الله عز وجل، وفاجر شقي هين على الله عز وجل، [كلهم] (٢) بنو آدم، وخلق الله آدم من تراب (١)، وقال عليه الصلاة والسلام لرجل تعلم أنساب الناس: «علم لا ينفع وجهالة لا تضر (١)، وقال عمر بن الخطاب عليه العلموا من أنسابكم ما تصلون به أرحامكم (١).

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب). (٢) في (ب) (الثامن). (٣) في (ب) (كلكم).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (٥/ ٣٨٩) من حديث ابن عمر رفي ، وإسناده حسن، رجاله كلهم ثقات. وانظر «صحيح الترغيب» (٣/ ٢١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في «المراسيل» رقم (٤٧٥)، والسمعاني في «الأنساب» (١/ ٢٢)، وابن عبدالبر في «جامع بيان العلم وفضله» (٢/ ٢٣) من مرسل زيد بن أسلم، وهو ضعيف، إسناده مرسل. (٦) صح مرفوعاً عن النبي على الله .

قال القاضي عبدالوهاب -رحمه الله تعالى-: «لأن المفاخرة بالأنساب يبؤدي إلى إيقاع العداوة والبغضاء، وإلى التنافر والتناقد، وإلى أن يظهر فريق مغالب الفريق الآخر، وذلك ممنوع؛ لأنه يؤدي إلى الهرج والفساد، ولأن الله تعالى قال: ﴿ إِنَّ أَحْرَمُكُمْ عِنداللّهِ الله تعالى أن الفضل عنده بالتقى ون النسب، ولأن الأصل يرجعون إلى آدم، [والفرع](۱) معتبر بأصله، فإذا كان دون النسب، ولأن الأصل يرجعون إلى آدم، [والفرع](۱) معتبر بأصله، فإذا كان الأصل واحداً فكذلك فروعه، إلا من خصه الله بفضيلة تقوى واصطفاه بكرامة من عنده».

وأنشد الحريري:

[وما](٢) الفخر بالعظم الرحم وإنها فخار [سعى](٢) الفخار لنفسه



<sup>=</sup> فأخرجه أحمد (٢/ ٣٧٤)، والترمذي (١٩٧٩)، والحاكم (١٦١/٥)، والبغوي في «شرح السنة» (١٦١/ ١٩)، والسمعاني في «الأنساب» (١/ ٥) من طرق عن أبي هريرة الله وصححه شيخنا في «الصحيحة» (٢٧٦).

<sup>(</sup>١) في (ب) (والفروع).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (ولا).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (الذي ينبغي).

رَفْخُ معبر الرَّحِيُ (النِّخَرِّي السِّكنتر) الانِّرُرُ (الِنِووكي بِينَ السِّكنتر) الانِّرُرُ (الِنِووكي بِينَ



عن ابن عباس عن رسول الله علي فيها يرويه عن ربه تبارك وتعالى قال:

"إن الله كتب الحسنات والسيئات ثم بيَّن ذلك، فمن هم بحسنة فلم يعملها كتبها الله حسنة كاملة، وإن هم بها فعملها كتبها الله عنده عشر حسنات إلى سبع مائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، وان هم بسيئة فلم يعملها كتبها الله عنده حسنة كاملة، وان هم بها فعملها كتبها سيئة واحدة»، رواه البخاري ومسلم في «صحيحها» بهذه الحروف(۱).

فانظريا أخي؛ وفقني الله وإياك إلى عظم لطف الله تعالى، وتأمل [هذه] (٢) الألفاظ. فقوله: «عنده» إشارة إلى الاعتناء مها.

وقوله «كاملة» فأكدها [بكامله](٢)، وشدة الاعتناء بها.

وقال في السيئة التي هم بها ثم تركها: «كتبها الله حسنة كاملة» فأكدها بكاملة التي هم بها ثم تركها: «كتبها الله حسنة كاملة» فأكد تقليلها بواحدة ولم يؤكد بكاملة، فلله الحمد والمنة سبحانه لا نحصي ثناء عليه، وبالله التوفيق.

### الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: يقال: هممت بالشيء أهم [به] (٢) هماً، إذا أردته بالنضم، وأهيم هِيماً بالكسر، والهيمة واحدة الهم، يقال: فلان بعيد الهمة، والهمة: بالفتح والكسر والهمام الملك العظيم الهمة، والهموم: البئر الكثيرة الماء.

<sup>(</sup>١) البخاري (٦٤٩١)، ومسلم (١٣١). (٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

[فكأن] (۱) معنى همّ بالشيء: أراده وصمم عليه وعزم على فعله، وهذا بخلاف الخواطر التي تقع على القلب مثل المطر فهذه لا يترتب عليها حكم لا ثواب ولا عقاب، حتى لو كانت كفراً والعياذ بالله تعالى، إذ ليست من جنس مقدور العبد، فليعلم ذلك فانه قد يلتبس على بعض الناس، وهذا ما لا خلاف فيه بين الأمة فيها علمت.

الثاني: قال بن بطال (۱۱): «قال الطبري: في هذا الحديث، تصحيح مقالة من قال: أن الحفظة تكتب ما يهم [العبد به] (۱۱) من حسنة أو سيئة، وتعلم اعتقاده لذلك، ورد مقالة من زعم أن الحفظة إنها تكتب ما ظهر من أعهال العباد وسمع، واحتجوا بها روى ابن وهب عن معاوية بن صالح عن كثير بن الحارث عن القاسم مولى معاوية عن عائشة زوج النبي على قالت: «لأن أذكر الله في قلبي مرة أحب إلى من أذكره بلساني سبعين مرة، وذلك لأن ملكاً لا يكتبها وبشراً لا يسمعها»، والصواب في ذلك ما صح من الحديث عنه على : «من هم بحسنة فلم يعملها كتبت له حسنة»، والهم بالحسنة إنها هو فعل العبد بقلبه دون سائر الجوارح كذكر الله تعالى.

والمعنى الذي به يصل الملكان الموكلان بالعبد إلى علم ما يهم به بقلبه هو المعنى الذي يصل به إلى ذكر ربه بقلبه.

<sup>(</sup>١) في (ب) (وكان).

<sup>(</sup>۲) النص في «شرح ابن بطال لصحيح البخاري» (۱۰ / ۲۰۰).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (به العبد).

ويجوز أن يكون قد جعل الله تعالى لهما إلى علم ذلك سبيلاً كما جعل لكثير من أنه أنبيائه السبيل إلى كثير من علم الغيب، وقد أخبر الله تعالى عن عيسى النه أنه قال لبني إسرائيل: ﴿وَأَنْبَتُكُم بِمَا كَأَكُونَ وَمَا نَدَّخِرُونَ فِي يُتُوتِكُم ﴾ [آل عمران: ٤٩]، وقد أخبر نبينا ﷺ بكثير من علم الغيب، فغير مستنكر أن يكون الملكان الموكلان بابن آدم قد جعل لهما سبيل إلى علم ما في قلوب بني آدم من خير أو شريكتبانه إذا حدَّث به نفسه وعزم عليه نفسه وعزم عليه، وقد قيل: إن ذلك بريح يظهر لهما من القلب(١).

قلت: وإذا كان الله تعالى قد جعل لبعض الأولياء الاطلاع على [بواطن] (") بعض العباد مع تكثيف طبع البشر، فأولى وأحرى أن يكون في الملائكة الروحانية النورانية المخلوقين من نور العزة (")، وقد رأينا ذلك كثيراً من بعض شيوخنا وغيرهم قطعاً، أعاد الله علينا من بركتهم ولا حرمنا الإيمان بكراماتهم، حتى لا يجتمع علينا عدم الوصول إلى رتبهم وعدم التصديق بأحوالهم، ﴿وَمَن لَرُ

ثم قال: «وللسلف اختلاف في أي الذكرين أفضل، ذكر القلب أو العلانية؟»

الثالث: قال «صاحب الإفصاح»: «قوله عليه الصلاة والسلام: «كتب الحسنات والسيئات»، أي: قدر مبالغ بعضها فعرفت الكتبة من الملائكة ذلك التقدير، ولا يحتاجون إلى أن يستفسر وافي كل وقت كيف يكتبون ذلك بل قد

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>۱) انظر «الفتح» (۱۱/ ۳۲۵).

<sup>(</sup>٣) تقدم ما في ذلك.

شرع سبحانه وتعالى ما تعمل الملائكة بحسبه، ولأن الله تعالى لما رحم هذه الأمة اخلف عليها قصر أعمارها بتضعيف أعمالها.

فمن هم بحسنة منهم أحتسب له بتلك الهمة حسنة كاملة لأجل أنها همة مفردة لئلا يظن ظان أن ذلك ينقص الحسنة أو يهضمها لكونها مجرد همة لم تظهر إلى الفعل فبين ذلك بأن قال: «حسنة كاملة»، وإن هم بها وعملها فقد أخرجها من الهمة إلى ديوان العمل وكتب له بالهمة الحسنة ثم ضوعفت تلك الحسنة فصارت عشراً ثم قوله: «إلى سبع مائة ضعف» فإنها يعني: على قدر ما يكون فيها من خلوص النية وإيقاعها في مواضعها التي تزيد صاحبها حسناً.

[ثم] (۱) قال: «والمعنى في ذكر سبع مائة: أن العرب تنتهي في التكثير من عدد الآحاد إلى سبعة، ولذلك إذا أتوا بالثمانية عطفوها عليها بالواو، يعنون أنه قد انتهى عدد القلة وخرجنا إلى عدد الكثرة، قال الله تعالى: ﴿النَّهِبُونَ الْعَيدُونَ اللَّهُ عَلى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

وقال عز وجل: ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَنَهُ تَابِعُهُمْ كَلَبُهُمْ ﴾ [الكهف:٢٢] فلما ذكر السبعة قال: ﴿وَنَامِنُهُمْ كَالْبُهُمْ ﴾ [الكهف:٢٢]

وقال في «أبواب الجنة»: لكونها ثمانية، ﴿ وَمُتِّحَتْ آبُوَبُهَا ﴾ [الزمر: ٧٣].

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب). (٢) بدل ما بين معقوفتين (الآية).

# ك الحديث السابع والثلاثون

فإذا ضربت السبعة في [العشرة](١) كانت [سبعين](١)، وإذا ضربت السبعين في عشرة كانت سبع مائة.

ثم قال بعد ذلك: «أضعافاً كثيرة»:

[وكثيرة] منكرة، وهي أشمل من المعرفة، فيقتضي هذا أن يُحسب توجيه الكثرة على أكثر ما يمكن ثم يقدر ليتناول هذا الوعد الكريم، وطوّل في تمثيل ذلك فتركته خشية الملل (4).

قوله عليه الصلاة والسلام: «ومن هم بسيئة فلم يعملها كتبها الله حسنة»:

لأن الله تعالى يحتسب للعبد لرجوعه عن [السيئة] (٥) وفكه تلك العزيمة التي كان عزمها بحسنة فان هو عملها كتبها واحدة ومحاها.

تذنيب: قال الإمام مذهب القاضي أبي بكر بن الطيب: "إن من عزم على المعصية بقلبه [ووطن] (1) عليها مأثوم في اعتقاده وعزمه، وقد يحمل ما وقع في هذه الأحاديث وأمثالها على أن ذلك فيمن لم يوطن نفسه على المعصية، وإنها مَرَ ذلك بفكره من غير استقرار، ويسمى مثل هذا الهم، ويفرق بين الهم والعزم، فيكون معنى قوله في الحديث أن: "من همّ» لم يكتب على هذا القسم الذي هو خاطر غير مستقر»، وخالفه كثير من الفقهاء والمحدثين أخذاً بظاهره الأحاديث.

 <sup>(</sup>١) في (ب) (عشرة).
 (٢) في (ب) (بسبعين).

<sup>(</sup>٤) وما ذكره المصنف في مسألة (الواو) وأنها يطلق عليها واو الثمانية، انظرها في «تفسير القرطبي» (٨/ ١٧٢) و(١٠ / ٢٤٩) و(١٨ / ١٨٦).

<sup>(</sup>۵) في (ب) (السيئات).(٦) في (ب) (وفطن).

ويحتج القاضي بقوله عليه الصلاة والسلام: «إذا التقى المسلمان بسيفهما» الحديث (١)، وقال فيه: «إنه كان حريصاً على قتل صاحبه»، وقد جعله مأثوماً بالحرص على القتل.

وهذا قد يتأولونه على خلاف هذا التأويل فيقولون: قد قال: «إذا التقى المسلمان بسيفيهما» [الحديث] (١) ، [والإثم] (١): إنما [متعلق] (١) بالفعل والمقاتلة، وهو الذي وقع عليه الحرص ها هنا.

ويتعلق بالكلام [في] (م) الهم ما في قصة يوسف المنظم، وهو قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ هَمَّ بِهَا ﴾ [بوسف:٢٤]، أما على طريقة الفقهاء فذلك مغفور له غير مؤاخذ به؛ إذا كان شرعه كشرعنا في ذلك، وأما على طريقة القاضي فيحمل ذلك على الهمّ الذي ليس توطين النفس، ولو مُحل على غيره لأمكن أن يقال: هي صغيرة، والصغائر تجوز على الأنبياء على أحد القولين (١)، وقد قيل في تأويل الآية غير ذلك.

وقال القاضي عياض (٧٠): «عامة السلف وأهل العلم من الفقهاء والمحدثين والمتكلمين على ما ذهب إليه القاضي أبو بكر، وقد قال ابن المبارك: سئل سفيان عن الهمة [أنؤاخذ] (٨٠) بها؟ فقال: إن كان عزماً ووخذ بها».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣١)، ومسلم (٢٨٨٨ / ١٢).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب). (٣) في (ب) (فالإثم).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (يتعلق). (٥) في (ب) (من).

<sup>(</sup>٦) وهذه مسألة توسع فيها بعض أهل العلم، وللعلامة الشيخ إسحاق المكي رسالة بعنوان «إعلام المسلمين بعصمة النبيين» تكلم على هذه المسألة صفحة (٢٠-٢٩).

<sup>(</sup>٧) انظر «الإكمال» (١/ ٤٢٥). (٨) في (ب) (أيؤاخذ).

والأحاديث الدالة على المؤاخذة بأعمال القلوب كثيرة، ولكنهم قالوا: إن هذا الهم يكتب، وليست السيئة التي هم بها ونواها، لأنه لم يعملها بعد وقطعه عنها قاطع من خوف الله والإنابة.

لكن نفس الإصرار والعزم معصية [فتكتب سيئة فإذا عملها كتبت معصية] (۱) ثانية، فان تركها خشية لله كتبت حسنة على ما جاء في الحديث الآخر، ومعناه تركها خشية لله [وتفسيره قوله] (۱) في الحديث الآخر: «إنها تركها جرايً » (۱) فصار تركه لها خوف الله ومجاهدته نفسه الأمارة بالسوء في ذلك وعصيانه هواه [معصية] (۱) وأما الهم الذي لا يُكتب فهي الخواطر التي لا يوطن عليها النفس ولا يصحبها عقد ولا نية [و] (۱) عزم.

وقد ذكر بعض المتكلمين أنه يختلف إذا تركها لغير خوف الله، بل لخوف الناس هل يكتب حسنة؟، قال: لأنه حمله على تركها الحياء.

وهذا ضعيف لا وجه له 🗘.

وأما قصة يوسف (٥) فالكلام في تأويلها كشير، وأحسنه قول [أبي حاتم](٢) ومن وافقه: «أنه ما هم لأنه رأى برهان ربه، وإنها همت هي».

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب). (٢) في (أ) (ويفسره).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (جزاي).

<sup>(</sup>٤) انظر في ذلك «جامع العلوم والحكم» لابن رجب (٢ / ٣٤١) وما بعده، فقد فصَّل في ذلك وأجاد -رحمه الله تعالى-.

<sup>(</sup>٥) زيادة من (ب). (١) في (ب) (ابن غانم).

والكلام عنده فيه تقديم وتأخير، والمعنى: ولقد همَّت به ولو لا أن رأى برهان ربه لهم بها(١١)، والله أعلم.



<sup>(</sup>۱) وقد توسع بعض المفسرين في تأويل قصة يوسف النهاه ، وذكروا روايات إسرائيلية فيها تنقيص من حقه النهام وبعضهم نقلها مقراً لمعانيها، والبعض نقلها مستنكراً لمعانيها وما تدل عليه من عدم عصمة النبي يوسف النهاد.

وقد رد أهل العلم على من نسب وقوع الفاحشة من يوسف المنظم «الجامع» للقرطبي (٩/ ١٠٩ – ١١٢)، و«لمحرر الوجيز» لابن عطية (٣/ ٢٣٣ – ٢٣٥)، و«عصمة الأنبياء» للمكي (٤٩ – ٥٥)، و«تنزيه الأنبياء مما نسبه إليهم حثالة الأغبياء» لابن حمير (٤٤ – ٤٩)، و«مجموع الفتاوى» لابن تيمية (٦/ ٤٧٥).

وأودع الونشريسي في «المعيار المعرب» (١١/ ١٩٤ - ٢٠٤) رسالة للإمام أبي عبدالله محمد بن أحمد الهاشمي الطنجالي واسمها «تحقيق الكلام في براءة يوسف الكلام، رد فيها على من نسب ذلك ليوسف الكلام.

## الحديث الثامن والثلاثون

عن أبي هريرة والله عليه عن أبي هريرة الله عليه:

«إن الله تعالى قال: من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب، وما تقرب إليَّ عبدي بشيء أحب إليَّ بالنوافل حتى بشيء أحب إليَّ بما افترضت عليه، وما يزال عبدي يتقرب إليَّ بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، وان سألني أعطيته، ولئن استعاذني لأُعيذنه»، رواه البخاري(۱).

#### الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: المعاداة: ضد الموالاة، تعادى ما بين القوم، أي: فسد، وتعادى بتعد أيضاً، والعدو: ضد الولي، والأُنثى عدوة، وهي من النوادر لأن فعو لا إذا كان معنى فاعِل لا [يلحقه] (٢) التاء نحو صبور وشكور بل يستوي فيه الذكر والأنثى.

قال الفراء: «إنها أدخلوا فيها الهاء شبيها بصديقه، لأن الشيء قد [ي]بنى (٣) على ضده، [والعِدي] (٤) بكسر العين: الأعداء وهو جمع لا نظير له».

قال الجوهري (٥): « قال ابن السكيت: ولم يأت فِعل في النعوت إلا حرف واحد، يقال: هؤلاء قوم عِدى، أي: غرباء، وقوم عدي أي: أعداء».

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۰۰۲). (۲) في (ب) (تلحقه).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب). (٤) في (ب) (والعِدا).

<sup>(</sup>٥) انظر «الصحاح» (٦/ ٤٠٧).

قلت: انظر هذا الحصر من ابن السكيت؛ وقد جاء ذلك، قال الله تعالى: ﴿ فَاجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا لَا نُعْلِفُهُ مَنْ وَلَا آنَكَ مَكَانَا سُوى ﴾ [طه: ٥٨]، أي: وسطاً بين الموضعين، كما قاله المفسرون (١).

وقالوا: مِلاءة ثني، أي: ثنيت مرتين، ولحم [نِتَمٌ] أي: منتن، وما روي: ووادي طِوى على كسر الطاء، ويقال: قوم عِدَّى وعُدى بالنضم والكسر، فإن أدخلت الهاء قلت: عُداه بالضم، لا غين.

الثاني: الولي: مأخوذ من الولى، وهو القرب والدنو، يقال: تباعدنا بعد ولى، ومنه كل مما يليك، والولي: المطر بعده الوسمى، سُمي ولياً لأنه [يلي] (٣) الوسمي، والولي أيضاً: الصهر وكل من ولي أمر واحد فهو وليه.

ومعنى الولي في الحديث: القريب من الله تعالى لتقربه إليه باتباع أوامره واجتناب نواهيه وفعل ما أمكنة من النوافل والمندوبات.

وهذا هو الذي يصدق عليه أنه متق لله تعالى الداخل في قوله تعالى: ﴿إِنَّاللَّهُ وَهِذَا هُو النَّهِ عَالَى: ﴿وَالْمَتَّقِينَ ﴾ [الانفال:٣٤]، ﴿وَالْمَتَّقِينَ ﴾ [الانفال:٣٤]، ﴿وَالْمَتَّقِينَ ﴾ [الأعراف: ١٢٨].

قال «صاحب الإفصاح» -رحمه الله تعالى-: «في هذا من الفقه: أن الله سبحانه [وتعالى] (٣) قدم الأعذار إلى كل من عادى له ولياً، فإنه بنفس المعادة

<sup>(</sup>۱) انظر «جامع البيان» للطبري (۱٦/ ٢٢١)، و «الجامع» للقرطبي (۱۱/ ١٤٢)، و «المحرر الوجيز» لابن عطية (٤/ ٤٩).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (ريم). (٣) ساقط من (ب).

## الحديث الثامن والثلاثون

للولي إنذار من الله تعالى بأنه [محاربة](١)، فإن أخُذ على غِرةٍ؛ فإن ذلك بعد الإعذار [بتقدم](٢) الإنذار، وولي الله تعالى هو: الذي يتبع ما شرع الله تعالى.

قال: «ومعنى قوله تعالى: «عادى في ولياً» اتخذه عدواً، ولا أرى المعنى إلا: أنه عاداه من أجل ولايته [الله] (۳) ، فهذا وإن تضمن مع [توجيه] (۱) القول [من] (۵) عادى ولياً لله من أجل ولايته، فانه يشير إلى الحذر من إيذاء قلوب أولياء الله عز وجل، لا على الإطلاق إلا أنه إذا كانت الأحوال [تقتضي] (۱) [نزاعاً] (۱) بين ولين لله تعالى في محاكمة أية خصومة راجعة إلى استخراج حق أو كشف غامض، فان هذا لا يتناول هذا القول؛ لأنه قد جرى بين أبي بكر وعمر وبين العباس وبين علي، وبين كثير من الصحابة والله عنه ما جرى [وكلهم] (۱) كانوا أولياء الله عز وجل إلا أن [هذا] (۱) لا يتناول من عادى ولياً لله من أجل كونه ولياً، مع أنه يشير إلى التحذير من إيذاء ولي الله تعالى»، انتهى كلامه.

ولم أفهم معنى كونه يعادي الولي لكونه ولياً، إلا أن يكون على طريق الحسد الذي هو تمنى زوال ولايته عنه، وهذا بعيد جداً في حق المؤمنين، فتأمله.

ومعنى الأذان: الإعلام، والحرب: المحاربة والقتال، وهذا من التهديد في الغاية القصوى، لأن من حاربه [الله](٧) تعالى أهلكه إهلاكاً.

| . (٣) في (ب) (إليه). | (٢) في (ب) (بتقديم) | (١) في (ب) (يحاربه). |
|----------------------|---------------------|----------------------|
|----------------------|---------------------|----------------------|

<sup>(</sup>٤) في (ب) (توجه). (٥) في (ب) (ما). (١) في (ب) (تراعا).

<sup>(</sup>٧) ساقط من (ب) (٨) في (ب) (في كلهم). (٩) في (ب) (عادى).

وهو من المجاز البليغ إذ لا [يتصور] (۱) محاربة الله تعالى، وكأن المعنى فيه: المعاندة والمخالفة والكراهة لمن أحبه الله تعالى [ضرورة كون الولي محبوباً لله تعالى، ومن كره ما أحبه الله تعالى] (۱) فقد خالف الله وعانده، ألا ترى أن الله تعالى لما أمر الملائكة بالسجود لآدم علي وكره ذلك إبليس اللعين عداوة لآدم كان منه ما كان.

فنعوذ بالله من البلاء ودرك الشقاء وشماتة الأعداء.

وإذا ثبت هذا في جانب المعاداة، ثبت العكس في جانب الموالاة، لأنه إذا ثبتت المحاربة لمن عادى ولياً لله تعالى أَذِنَ ذلك بالموالاة لمن والاه: «أيسن المتحابون بجلالي اليوم أظلهم تحت ظلي يوم لا ظل إلا ظلي»(٦)، «وجبت محبتي للمتحابين في والمتزاورين في ٥٠٠، وقال عليه الصلاة والسلام: «لا [تدخلوا] (٥) الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا» الحديث (١).

الثالث: قوله «وما تقرب إليَّ عبدي بشيء أحب إلى مما افترضت عليه»:

<sup>(</sup>١) في (ب) (نتصور).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٥٦٦) من حديث معاذ ﷺ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٥/ ٢٣٣)، وماليك (٢/ ٩٥٣)، وابين حبيان (٥٧٥)، والطبراني في «الكبير» (٢٠/ ١٥٠)، والقضاعي في «المسند» (١٤٤٩)، كلهم من حديث معاذ عليه المسند» (١٤٤٩)،

والحديث صحيح.

<sup>(</sup>٥) في (ب) (تدخلون).

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم (٩٣) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠ أ

يدخل تحت هذا اللفظ: جميع المفترضات من طهارة وصلاة وزكاة وصوم وحج وأمر بمعروف ونهي عن منكر، وتعلم علم العين، وهو ما وجب على المكلف في خاصة نفسه، وأداء الحقوق إلى أربابها، ونفقات الزوجات والأقارب، ورد الغصوب والودائع، وبر الوالدين، وغير ذلك من المفترضات على الأعيان أو على الكفاية، والله أعلم.

الرابع: قوله: «ولا يزال عبدي يتقرب إليَّ بالنوافل حتى أحبه»:

النوافل: جمع نافلة، وهي في اللغة: عطية التطوع من حيث لا [تجب] (١)، والنفل مثله، قال الجوهري: «ومنه: نافلة الصلاة».

قال: «والنافلة أيضاً: ولد الولد، وأما النفل بالتحريك: فالغنيمة، والتنفل: التطوع».

ومعنى الحديث: أنه إذا أدى الفرائض ودا[و]م (٢) على الإتيان بالنوافل من صلاة في الليل أو في النهار لا سيها التوابع للمفروضات أو صدقة أو حج تطوع أو جهاد غير متعين أو إصلاح بن اثنين أو جبر خاطريتيم أو إعانة مسلم، أو تيسير على معسر أو فعل خير من حيث الجملة، أفضى به ذلك إلى محبة الله تعالى.

وقد تقدم في [الحديث] (٢) الحادي والثلاثين معنى المحبة وحقيقتها بالنسبة إلى محبة الله تعالى للعبد ومحبة العبد لله تعالى، فراجعه هناك إذا أردته.

<sup>(</sup>١) في (ب) (يجب).

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

الخامس: قوله: «فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به» إلى آخر الحديث:

الذي يظهر لي والله سبحانه أعلم: أن يكون ذلك على حذف المضاف وإقامة المضاف إليه مقامه، والتقدير: كنت حافظ سمعه الذي يسمع به فلا يسمع إلا ما يحل سهاعه، وحافظ بصره فلا يبصر إلا ما يحل إبصاره، وحافظ يده التي يبطش بها، فلا يبطش بها فيها لا يحل، ولا يمشي برجله إلا فيها يحل المشي إليه، إما إيجاباً أو إباحة.

ويحتمل وجهاً آخر أدق من هـذا وهـو: أن يكـون المعنى: كنـت سمعـه، أي: مسموعه، لأن المصدر قد جاء بمعنى المفعول، قالوا: أنت رجائي، بمعنى: مرجوي.

والمعنى: أنه لا يسمع إلا ذكر الله ولا يلتلذ لا بتلاوة كتابي ولا يأنس إلا بمناجاتي.

وقد جاء أن موسى النظم كان إذا انصرف من مناجاته يسمع كلام الخلق كأصوات الحمير (١).

وكذا كنت بصره، أي: مبصره، فلا ينظر إلا في عجائب ملكوتي ومخلوقاتي الدالة على وجودي وصفاتي، وما كان من جهة عباداتي، فبي يسمع وبي يبصر.

وكيف نرى [ليلي] (٢) بعين ترى بها سواها وما طهرتها بالمدامع وتلتذ منها بالحديث وقد جرى حديث سواها في خروق المسامع

<sup>(</sup>١) انظر نحوه في «الضعيفة» تشيخنا الألباني (٢٥٨٥).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (ليلا).

ومعنى «يده التي يبطش بها»:

أي: لا يمدها إلا لما فيه رضاي ومحبتي، ولا [يمشى برجله](١) إلا بذلك.

يا ليل ما [جئتكم] (۱) زائراً إلا وجدت الأرض تطوى لي ولا انشنى عزمني عند بابكم إلا تعشرت بأذيالي

فنسأل الله العظيم أن يجعلنا من أهل هذه الطبقة ولا يقصر بنا عنها إنه ولي ذلك والقادر عليه، وما ذلك على الله بعزيز.

تنبيه: قوله «لئن سألنى لأعطينه»، إلى آخره، فيه [فوائد ثلاث] (٣):

الأولى: أن من أتى بها وجب عليه وتقرب بها أمكنه من النوافل، فإن دعاءه لا يُرد غالباً بهذا الوعد المحقق المؤكد بالقسم.

الثانية: أن الدعاء والسؤال مطلوب على أية حالة كان عليها العبد، و[لو]() بلغ إلى درجة أن يكون فيها محبوباً عند الله تعالى.

الثالثة: الردعلى من قال من الصوفية: إنَّ الأولى ترك الدعاء، والسكون والخمود تحت جريان الحكم أتمَّ [و](٥) الرضى بها سبق من اختيار [الحق](١) سبحانه أو لا.

وهذا عندي خلاف الكتاب والسنة [والمعني]():

(١) في (ب) (تمشي رجله). (٢) في (ب) (جاءتكم).

(٣) في (ب) (ثلاث فوائد). (٤) ساقط من (ب).

(٥) زيادة من (ب). (٦) في (ب) (الله).

-079-

### الحديث الثامن والثلاثون

أما الكتاب: فقد قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ اَتَعُونَ آسَتَجِبُ لَكُونَ آسَتَجِبُ لَكُونَ آسَتَجِبُ لَكُونَ الله الله الله الله الله الله الله تعالى] ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمْ تَضَرُّ عَالَى الله عَلَى الله عَ

وأزرى على قوم تركوا الدعاء عند الحاجة، [وقال] (٣) تعالى: ﴿وَلَقَدُ أَخَذَنَهُم بِالْعَدَابِ فَمَا اَسْتَكَاثُوا لِرَبِيمِ مَا يَمْضَرَّعُونَ ۞﴾ [المؤمنون:٧٦].

وسأله [عمه العباس] ( فقال: «سل الله العفو والعافية في الدنيا والآخرة »، ثم سأله بعد حول فقال مثلها.

 <sup>(</sup>۱) زیادة من (ب).
 (۲) ساقط من (ب).
 (۳) في (ب) (فقال).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (٣٥٩٥) من حديث أنس ﷺ.

وإسناده ضعيف، فيه أبان بن صالح وابن لهيعة وكلاهما ضعيف في الحديث.

<sup>(</sup>٥) لم أجده والله أعلم.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد (٦/ ١٧١) و(١٨٢)، والترمذي (٣٥١٣)، وابن ماجه (٣٨٥٠)، والقـضاعي في «المسند» (١٤٧٧) (٢/ ٣٣٥)، كلهم من حديث عائشة ﷺ.

والحديث صحيح رجاله كلهم ثقات.

<sup>(</sup>٧) (أ) (عبدالمطلب) والصواب ما في (ب) كما في المصادر.

### الحديث الثامن والثلاثون

وروى العلاء بن زياد أن النبي عَلَيْ قال: «ما من دعوة أحب إلى الله تعالى أن يدعو بها عبده أن يقول: اللهم إني أسألك العفو والعافية في الدنيا والآخرة»(۱)، وغير ذلك عما لا يحصى كثرة.

قال الطرطوشي (٢): «وجميع الأنبياء قد سألوه العافية والكشف والرزق والولد، قال موسى: ﴿ رَبِّ إِنِي لِمَا أَنَرَلْتَ إِنَّ مِنْ خَيْرِ فَقِيرٌ ﴾ [القصص: ٢٤]، وقال زكريا: ﴿ رَبِّ لَا تَدَنّ فَيْرُ الْوَلِد، وقال أيوب: ﴿ رَبِّ لَا تَدَنّ فَيْرُ الْوَلِينِ ﴾ [الأنباء: ٨٩]، وإنها سأل الولد، وقال أيوب: ﴿ مَسَّنِي الفَيْرُ وَلَتَ أَرْحَمُ الرَّبِعِينَ ﴾ [الأنباء: ٨٣]، وقال يونس: ﴿ لاَ إِلَهُ إِلاَ أَنْ سُبْحَنكُ إِنّ كُنْ عَن الظَّالِيبِ فَي السَّبِحَنكَ إِنّ الإنباء: ٨٠-٨٨].

وأما المعنى، فَلِمَا في الدعاء من إظهار الذل والافتقار والخضوع والتمسكن والتحبب إلى الله عز وجل بالسؤال.

<sup>(</sup>١) أنوجه أحمد في «الزهد» (٢٥٥) من طريق عبدالصمد عن همام عن قتادة عن العلاء بن زياد فذكره، وهذا إسناد مرسل.

ووصله ابن ماجه (٢/ ٤٣٥) عن هشام صاحب الدستوائي عن قتادة عن العلاء بـن زيـاد عـن أبي هريرة فذكره.

والحديث رجاله كلهم ثقات، والعلاء بن زياد لم يذكره إلا ابن حبان.

وأخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٢/ ٢٨٠) رقم (٢٢٢٨) من طريق عمران القطان عن العلاء عن معاذ بن جبل فذكره.

وقال الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ١٧٥): «رواه الطبراني، ورجاله رجال «الصحيح» غير العلاء ابن زياد وهو ثقة ولكنه لم يسمع من معاذ».

والحديث صححه شيخنا الألباني في «الصحيحة» (٧٧).

<sup>(</sup>٢) انظر «الدعاء المأثور وآدابه» للطرطوشي (٧٧).

وفي الحديث: «إن الله يحب الملحين في الدعاء»(١). وأنشد[وا](٢):

الله يغضب إن تركت سؤاله وبُني آدم حين يُسأل يغضبُ

قال الطرطوشي -رحمه الله تعالى-(٣): «فأما قول النبي عَلَيْهِ للأنصار: «أو تصبرون» فهو أنهم أرادوا سؤال كشف الضر ونقله فأوحى الله إليه أنه لا يكشف عنهم في ذلك الوقت وأخر الدعاء، ويحتمل أنه رأى منهم جزعاً وقلة صبر فأمر بالصبر ودعا لهم ولهذا قال: «اللهم انقل حماها واجعلها بالجحفة» (١) لأن النبي عليه ما نهى أحداً [عن] (٥) الدعاء، وإنها أمرهم بالصبر، والصبر مأمور به، ويحتمل أن النبي على علم أنه إن دعا لهم كشف عنهم،

<sup>(</sup>١) أخرجه العقيلي (٤/ ٤٥٢)، البيهقي في «الشعب» (١١٠٨) و(١١٠٩)، من طَريق أحمد بن يحيى عن كثير بن عبيد عن بقية بن الوليد حدثنا الأوزاعي عن الزهري عن عروة عن عائشة به.

ثم قال: هكذا حدثنا قال: ثنا الأوزاعي، وهو، خطأ.

ثم ذكره بإسناده عن بقية عن يوسف بن السفر عن الأوزاعي به.

ونقل عن يعقوب: «يوسف بيروتي لا يكتب حديثه إلا للمعرفة».

والحديث ضعفه السيوطي في «الجامع الصغير» (١٨٧٦).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) انظر «الدعاء» صفحة (٧٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٣٩٢٦) ضمن حديث طويل، وفي آخره «وانقل مُحاها واجعلها بالجحفة». تنبيه: قال محقق كتاب «الدعاء» للطرطرشي صفحة (٧٨) عند تخريج هذا الحديث: «روي الحديث بلفظ «اللهم انقل وباءها إلى مهيعة.. »، أخرجه بهذا اللفظ ابن عساكر في «تهذيب تاريخ دمشق» (١/ ٨٧)، والمتقي الهندي في «كنز العمال» (٣٩٦٠٩)»، كذا قال.

<sup>(</sup>٥) في (ب) (من).

### الحديث الثامن والثلاثون

وكان البلاء الذي نزل بهم ثوابه الجنة، لأن النبي على قال: «الحمى حظ كل مؤمن من النار» (۱) وقال: «من ذهب حبيبتاه فصبر لم يكن له جزاء إلا الجنة» (۲) يعني عينيه، والجنة أفضل الثواب فندبهم إلى الأفضل، وهم في هذا الحال مأمورون بالدعاء.

(١) الحديث روى عن عثمان بن عفان، وعائشة ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

أما حديث عثمان على السلامات

فأخرجه ابن أبي الدنيا في «المرض والكفارات» (١٥٧)، والعقيلي في «الضعفاء» (٣/ ٤٢٨)، وابن عساكر (٦/ ٣٩٩/٢) -كما في «الصحيحة» - من طرق عن الفضل بن حماد عن عبدالله بن عمران عن مالك بن دينار عن معبد الجهني عن عثمان فذكره.

قال العقيلي: «وإسناده غير محفوظ»، وقال أيضاً: «في إسناده نظر».

ومعبد هو معبد الجهني القدري المبتدع الداعي إلى بدعته.

#### وأما حديث عائشة ﴿ اللَّهُ اللَّهُ

فأخرجه الطبراني في «الأوسط» (٣٨١٨) (٣/ ٣٣٣)، وفي «الصغير» (٣٠٦) من طريق عمر بن راشد عن محمد بن عجلان عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة، فذكره.

وفيه عمران بن راشد البخاري، قال الخطيب البغدادي: «كان ضعيفاً، يروي المناكير عن الثقات»، وبه أعله ابن عدى في «الكامل» (١١٩٠).

وأخرجه أيضاً البزار (٧٦٥) -كما في «الصحيحة»- (٣/٤٣٦) عن عثمان بن مخلد عن هيثم عن المغيرة عن إبراهيم عن الأسود عن عائشة فذكره.

وفيه هيثم، وهو مدلس، قاله شيخنا في «الصحيحة».

وأعله شيخنا أيضاً بعثمان بن مخلد التهار، فقال: «لم يذكر فيه ابن أبي حاتم جرحاً و لا تعديلاً».

قلت: قال ابن رجب في «البشارة العظمى» (٨٣): «قد توبع التهار على روايته عن هيشم، فرواه نصر عن زكريا عن جعفر بن عبدالله البلخي عن هيشم، كما رواه التهار».

وللحديث طرق أخرى بألفاظ أخرى فيها زيادة، وانظر «الصحيحة» (١٨٢١ و١٨٢٧)، و«البشارة العظمي» لابن رجب (٨١ - ٨٥).

وله شواهد غِدة، انظرها في «الغيلانيات» (١/ ٦٣٦).

(٢) أخرج نحوه البخاري في «الصحيح» (٥٦٠٣) من حديث أنس على المنابع المن

## الحديث الثامن والثلاثون

والأنبياء عليهم السلام تفارق الناس في ذلك إذ يطلعهم الله على ما هـو خـير لهم ولغيرهم [فيسألون](١) في حال ويدعون في أخرى.

وقد سأل رسول الله عليه لسعد الشفاء (٢٠).

وسأل الأنصار أن يصبروا ولم يدعُ لهم لعلمه بها هو خير لهم»، انتهى كـلام الطرطوشي -رحمه الله تعالى-.



<sup>(</sup>١) في (ب) (ويسألون).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٦٥٩)، ووقع في كتاب «المدعاء» للطرطرشي تصحيف بدل الشفاء: «الشفعاء».



# الحديث التاسع والثلاثون

عن ابن عباس عليه أن رسول الله عليه قال:

«إن الله تجاوز [لي](١) عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه»، حديث حسن، رواه ابن ماجه والبيهقي وغيرهما(٢).

### الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: معنى «تجاوز»: عفى وصفح.

الثاني: «الخطأ» نقيض الصواب، وقد قرئ بها قوله تعالى: ﴿وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَتُ اللهُ وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَتُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَعَلَمُ اللهُ النساء: ٩٢]، [تقول](٢): أخطيت.

قال الجوهري (٤): «وبعضهم يقوله، والخطأ الذي في قوله تعالى: ﴿إِنَّ قَنْلَهُمْ كَانَ خِطْءً وَخَطَاءَة». خِطْعُاكِيدًا ﴾ [الإسراء:٣١]، أي: إنها [يقول](٥): منه خطيء يخطأ خطأ وخطأءة».

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه (٢٠٤٥) بهذا اللفظ، وأخرجه الطحاوي في «شرح المعاني» (٣/ ٩٥)، والدارقطني في «السنن» (٤/ ١٧٠)، وابن حبان (٢٠٤٥)، والطبراني في «السغير» (٧٦٥)، والبيهقي (٧/ ٣٥٦)، والحاكم (٢/ ١٩٨) كلهم من طرق عن الأوزاعي عن عطاء عن عبيد بن عمير عن ابن عباس فذكره.

والحديث صحيح رجاله كلهم ثقات، وصححه شيخنا الألباني في «الإرواء» (٨٢)، وانظر «التلخيص الحبير» لابن حجر (١/ ٣٦١ - ٣٦٥)، وانظر «الأضواء السياوية في تخريج أحاديث الأربعين النبوية» لفوزي بن عبدالله (٢١٥).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (يقول). (٤) انظر «الصحاح» (١/ ٩٥).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (تقول).

قال أبو عبيد (١): «خطئ وأخطأ: لغتان بمعنى واحد».

وقال الأموي: «المخطئ: من أراد الصواب فصار إلى غيره، والخاطئ: من تعمد ما لا ينبغي»(٢).

وفي الحديث: «لا يحتكر إلا خاطئ»(٣).

الثالث: «النسيان» خلاف الذكر والحفظ، والنسيان أيضاً: الترك، قبال الله تعمالى: ﴿ وَلَا تَنسَوُا ٱللهَ فَنَسِيَهُمْ ﴾ [البقرة: ٢٣٧].

[والنسا: من التأخير](؟)، في قول تعالى: ﴿وَلَاتَنسَوُ اللَّفَ الْمَنْلَ بَيْنَكُمْ ﴾ [البقرة:١٠٦]، أي: نؤخرها، وننسها من النسيان.

وقد اختلف العلماء في النسيان والخطأ المذكورين في قوله تعالى: ﴿إِن لَمِينَا آوَ اَلْجَالُونَا اللهُ على ذلك بهذا الحديث. تؤاخذنا، وقيل: الذهول والخطأ غير المقصود (٥)، واستدل على ذلك بهذا الحديث.

قال ابن زيد: المعنى: إن نسينا المأمور أو أخطأنا في المنهى.

وقال عطاء: جهلنا [أ](١) و تعمدنا، ولا يقتضيه اللفظ.

<sup>(</sup>١) انظر «الغريبين» (٢/ ٥٦٧).

<sup>(</sup>٢) انظر «الفروق اللغوية» للعسكري (٦٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٦٠٥)، وفي (ب) (لا مُحتكر).

<sup>(</sup>٤) في (ب) (والنسيان التأخر).

<sup>(</sup>٥) انظر «الجامع لأحكام القرآن» للقرطبي (٣/ ٢٧٨).

<sup>(</sup>٦) ساقط من (ب).

الرابع: يقال: أكرهته على [كذا](١)؛ إذا حملته عليه كرهاً.

وكرهت الشيء أكرهه كراهة وكراهية فهو شيء كريه ومكروه.

والكره: بالضم المشقة، يقال: قمت على كُره، أي على مشقة، وأقامني فلان على كره، بالفتح إذا [أكرهك](٢) عليه.

وكان الكسائي يقول: الكره والكُره لغتان، قاله الجوهري (٣).

مسألة: مذهب مالك (٤) -رحمه الله تعالى - أن من حلف أن لا يفعل كذا ففعله ناسياً أو مخطئاً حنث، وذلك مثل أن يجلف أن لا يدخل دار زيد مثلاً [فيدخلها] (٥) ناسياً أو مخطئاً، مثل أن يعتقد أنها دار عمرو مثلاً.

وتأول هذا الحديث [بأن] (١) المرفوع أو المتجاوز عنه إثم الخطأ [أ] (١) و إثم النسيان (١٠).

والذي عليه الفتوى من مذهب الشافعي عدم الحنث، وهذا هو المفهوم من كلام الرافعي -رحمه الله تعالى-، وعندهم في الإكراه وجهان.

وأما مذهبنا في الإكراه فعدم الحنث سواء أكره على فعل ما حلف [عليه] (4) أنه لا يفع [علي الله تعالى: ﴿إِلَّا مَنْ أَنه لا يفع [علي الله تعالى: ﴿إِلَّا مَنْ أَكُوهُ وَقَلْبُهُ مُطْكَبِنٌ إِلَا يمنين ﴾ [النحل: ١٠٦].

<sup>(</sup>١) في (ب) (هذا). (٢) في (ب) (أكرمه).

<sup>(</sup>٣) انظر «الصحاح» (٦/ ١٥٣). (٤) انظر «المعونة» للقاضي عبدالوهاب (١/ ٤٧٠).

<sup>(</sup>٥) في (ب) (فدخلها). (٦) في (ب) (على أن).

<sup>(</sup>٧) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٨) انظر حول مسألة رفع الإثم أو رفع الخطأ «الموافقات» للشاطبي (٤/ ٤٥)، و «كشف المشكل» لابن المجوزي (٢/ ٣٥٨)، و «نظم الفرائد» للعلاثي (٢٣٥)، و «جامع العلوم» لابن رجب (٢٦٦٩).

<sup>(</sup>٩) زيادة من (ب). (١٠) ساقط من (ب).

وإذا لم يؤاخذنا بالتلفظ بكلمة الكفر حال الإكراه فها عدا ذلك أحرى وأولى.

وأسند البيهقي -رحمه الله تعالى- عن عائـشة و المنتقطة عن النبي علية قال: «لا طلاق في إغلاق»(١)، وهو مذهب عمر وابن عمر وابن الزبير و المنتقطة.

وتزوج ثابت بن الأحنف أم ولد [ل] مبدالر حمن بن زيد بن الخطاب، فأكرهه بالسياط والتخويف على طلاقها في خلافة ابن الزبير، فقال له ابن عمر:
«لم تطلق عليك، ارجع إلى أهلك»، وكان ابن الزبير بمكة وكتب [له] (٢) إلى عامله بالمدينة وهو جابر بن الأسود أن يرد [إليه] (١) زوجته، وأن يعاقب عبدالرحمن بن زيد بن الخطاب، فجهزتها له صفية بنت أبي عبيد زوجة عبدالله ابن عمر، وحضر عبدالله بن عمر عرسه عملاً بهذا الحديث (١)، والله أعلم.



<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٦/ ٢٧٦)، وأبو داود (٢١٩٣)، وابن ماجه (٢٠٤٦)، والـدارقطني (٣٦/٤)، والبيهقي (٧/ ٣٥٧)، والحاكم (٢/ ١٩٨)، من طرق عن محمد بن إسحاق حدثني ثور بن يزيـد عن محمد بن عبيد بن أبي صالح عن صفية بنت شيبة مرفوعاً.

وصححه الحاكم على شرط مسلم.

وتعقبه الذهبي فقال: «كذا قال، محمد بن عبيد لم يحتج به مسلم، وقال أبو حاتم: ضعيف». والحديث بمجموع طرقة لا ينزل عن رتبة الحسن، انظر «التلخيص الحبير» (٣/ ٤٢٤)، و«إرواء

وا عديك بمديدي طرف له ينون عن ربع المسل، الطر المنتعيض المبيرة ١٠/ ٢٠١)، والرواد الغليل، لشيخنا الألباني (٢٠٤٧) (١١٢/).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (به).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (عليه).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في «السنن» (٧/ ٥٨٧) و(٧/ ٥٥٨).

### الحديث الموفي أربعين

عن ابن عمر المُنْكُمُ قال:

وكان ابن عمر يقول:

«إذا أمسيت فلا تنتظر الصباح، وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء، وخذ من صحتك لمرضك، ومن حياتك لموتك»، رواه البخاري(١).

### الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: المنكب: بفتح الميم وكسرها، مجمع العضد والكتف.

والمناكب أيضاً: [من] (٢) جناح الطائر أربع بعد القوادم.

والمنكب: الموضع المرتفع من الأرض.

وروايتنا في الحديث: «منكبيّ» على التثنية.

فيه: مس المعلم [بعض] (١) أعضاء المتعلم عند التعليم أو الموعوظ عند الوعظ.

وهذا عندي كقول عبدالله بن مسعود: «علمني رسول الله ﷺ التشهد كفي بين كفيه» (٣).

<sup>(</sup>١) البخاري (٦٤١٦). (٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٢٦٥)، ومسلم (٤٠١).

# ك الحديث الموفي أربعين

وذلك للتأنيس والتنبيه والتذكير، إذ محال في العادة أن ينسى عبدالله أو ابس مسعود والمسلم مسعود المسلم مسعود المسلم مسعود المسلم النبي عليه أو لا يتذكراه.

ولا يكاد الإنسان يفعل في الغالب إلا لمن يميل قلبه إليه، فذلك دليل على عبته عليه الصلاة والسلام لها.

الثاني: في الحديث الابتداء بالنصيحة والإرشاد لمن لم يطلب ذلك.

وفيه: حرصه عليه الصلاة والسلام على [إيصال](۱) الخير لأمته عليه الصلاة والسلام.

إذ كان هذا الكلام لا يخص ابن عمر والشيئة في الحقيقة، بل ذلك مخاطب به جميع الأمة من حيث المعنى، إذ لم يكن الشيئة يخص أحداً دون غيره بحكم من أحكام الشريعة [أ](٢) و خير يدله عليه.

وفيه: الحض على ترك الدنيا والزهد فيها، وأن لا يأخذ منها إلا مقدار الضرورة المعينة على الآخرة.

فإن الغريب منكمش مستوحش لا يجد من يعرفه فينبسط إليه [فيأنس] به، ولا مقصد له إلا الخروج من غربته إلى وطنه وموضع إقامته، فلا يبالي أن يُرى على خلاف عادته في ملبوسه ونحو ذلك، ولا ينافس أحداً في مجلس ولا غيره.

<sup>(</sup>١) في (ب) (أصل).

<sup>(</sup>٢) ما بين معقو فتين ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) في (ب) (ولا يأنس به).

وكذلك عابر السبيل وهو المسافر، إذ ليس له أرب إلا فيها يعينه على سفره وقفوله إلى بلده واجتهاعه بأهله، فلا يتخذ في بعض المراحل داراً ولا مسكناً ولا بستاناً ولا حماماً ونحو ذلك لعلمه بقلة إقامته في سفره، وأنه لو أمكنه الطيران لطار فهو لا يعرج على غير ما يكون سبباً لرحيله ومعيناً على سفره ووصوله إلى وطنه، فكل هذه الأحوال ينبغي أن يكون عليها طالب الآخرة.

وما عند الله تعالى من النعيم المقيم في جوار رب العالمين في مقعد صدق عند مليك مقتدر.

اللهم وفقنا واسلك بنا أرشد المسالك فإنك القادر على ذلك.

الثالث: قوله: «إذا أمسيت فلا [تنتظر](١) الصباح، وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء»، فيه: الحض على تقصير الأمل؛ لأنه المصلح للعمل والمنجي من آفات التراخى والكسل، فإنه من طال أمله ساء عمله.

قالوا: وهو حقيقة الزهد في الدنيا، أعني: قصر الأمل.

والحق أنه سبب للزهد لا الزهد نفسه، لأن قصر أمله زهد وما يصنع بالدنيا بعد الموت، وإنها تكون الرغبة مع طول الأمل لا مع قصره.

وبالجملة فطول الأمل يتولد عنه أربعة أشياء:

الأول: ترك الكسل والطاعة فيها.

<sup>(</sup>١) في (أ) (ينتظر).

الثانى: التسويف بالتوبة.

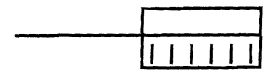
الثالث: الرغبة في الدنيا.

والرابع: قسوة القلب والنسيان للآخرة، لأنك إذا أملَّت العيش الطويل نسيت الموت والقبر والثواب والعقاب وأحوال الآخرة، [وزلازلها](١) وأهوالها، وأقبلت على أسباب الدين وصحبة الخلق فيقسوا القلب ضرورة.

وإنها رقة القلب [وصفوته] (١) بذكر الموت والقبر والثواب والعقاب وأحوال الآخرة، قال الله تعالى: ﴿ ذَرَهُمْ الْأَنْدُ فَقَسَتَ قُلُوبُهُمْ ﴾ [الحديد:١٦]، وقال تعالى: ﴿ ذَرَهُمْ اللَّحُلُوا وَبِنَا الله تعالى: ﴿ ذَرَهُمْ اللَّهُ مُنْوَكَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الحجر:٣].

وقال علي بن أبي طالب وعلى: «ارتحلت الدنيا مدبرة وارتحلت الآخرة مقبلة ولكل واحد منها بنون، فكونوا من أبناء الآخرة، ولا تكونوا من أبناء الدنيا، فان اليوم عمل ولا حساب وغداً حساب ولا عمل».

وعن ابن مسعود على قال: «خط النبي على خطاً مربعاً وخط خطاً في الوسط وخط خطاً في الوسط وخط خطاً خارجاً وخط خطوطاً صغاراً إلى هذا الذي في الوسط من حواليه [فقال] (٣) «هذا الإنسان..



<sup>(</sup>١) في (ب) (وزلزالها).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (ضرورة وحفاوة).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (س).

- يعني: الذي في المربع - وهذا أجله يحيط به، وذلك أمله خارج الخط قد حال الأجل بينه وبين أمله، وهذه الخطوط الصغار الأعراض، فإن أخطأه هذا نهشه هذا، وإن أخطأته كلها أصابه الهرم»(١).

ومعنى: لا تحدث نفسك بالصباح، أي: لا تنتظر بأعمال الليل أعمال الصباح، وكذلك العكس في انتظار المساء، فإن لكل منهما عملاً يخصه، فان أخر عنه فات ولم يستدرك أبداً.

الرابع: قوله: «وخذ من صحتك لمرضك، ومن حياتك لموتك»:

أي: اغتنم العمل حال الصحة؛ فإن المرض مانع منه إذ لا قوة تعين عليه حينئذ فاستسلف وبادر قبل هجومه، وكذلك قوله: «[وخذ](۱) ومن حياتك لموتك»، فإن بالموت ينقطع العمل.

فينبغي للإنسان أن يُقدِّر أنه مات ثم بعث؛ فانظر كيف يكون عمله!.

قال ابن الجوزي- رحمه الله تعالى-: «إذا رأيت قبراً فتوهمه قبرك، وعــد بــاقي الحياة ربحاً».

وقال أبو نصر بن ودعان -رحمه الله تعالى-: «قصر الأمل أصل كل خير كها أن تطويله أصل كل شر، فإن من لا قدر في نفسه أنه يعيش غداً لا يسعى لكفايته غداً، ولا يهتم لها فيصير حراً من رق الحرص والطمع والذل، وخدمة أبناء

<sup>(</sup>١) رواه المؤلف بالمعنى، وهو في البخاري برقم (٦٠٥٤) من حديث ابن عبدالله بن مسعود ﷺ.

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

## الحديث الموفي أربعين

الدين، ويكفيه كل شيء، وما قدَّر في نفسه أن يعيش عشر سنين أو عشرين سنة، فإنه يصير عبداً لهذه الأوصاف الذميمة [المذكورة ولا يكفيه شيء من الدنيا ولا يملأ عينيه وبطنه إلا التراب كما جاء في الحديث](١).

فنسأل الله التوفيق والهداية إلى أقوم طريق بمنَّه وفضله، آمين.



<sup>(</sup>١) ما بين معقوفتين ساقط من (ب).

والحديث الذي أشار إليه في «صحيح مسلم» (١٠٤٨) من حديث أنس قال: قال رسول الله على: «لو كان لابن آدم واديان من مال لابتغى وادياً ثالثاً، ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب، ويتوب الله على من تاب».



# الحديث الحادي والأربعون

عن أبي محمد عبدالله بن عمرو بن [العاص](۱) عن أبي محمد عبدالله بن عمرو بن [العاص](۱) عن قال: قال رسول الله عن العديم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به، حديث صحيح، رويناه في كتاب «المحبة» بإسناد صحيح (۱).

(١) في (ب) (العاصي).

والحديث إسناده ضعيف، رجاله كلهم ثقات غير نعيم بن حماد المرزوي فهو ضعيف، بـل أتهمــه البعض بالكذب.

وقال ابن رجب في «جامع العلوم والحكم»: «تصحيح هذا الحديث بعيد جداً من وجوه منها: أنه حديث ينفرد به نعيم بن حماد المروزي، ونعيم هذا وإن كان وثقة جماعة من الأثمة، وخرج له البخاري، فإن أثمة الحديث كانوا يحسنون الظن به لصلابته في السنة، وتشدده في الرد على أهل الأهواء، وكانوا ينسبونه إلى أنه يهم ويشبه عليهم بعض الأحاديث، فلها كثر عثورهم على مناكيره، حكموا عليه بالضعف».

ثم قال: «ومنها أنه قد اختلف على نعيم في إسناده، فروي عنه عن الثقفي عن هشام، وروي عنه عن الثقفي حدثنا بعض مشيختنا هشام أو غيره، وعلى هذه الرواية، فيكون شيخ الثقفي غير معروف عينه، وروي عنه عن الثقفي حدثنا بعض مشيختنا حدثنا هشام أو غيره، فعلى هذه الرواية، فالثقفي رواه عن شيخ مجهول، وشيخه رواه عن غير معين، فتزداد الجهالة في إسناده. ومنها: أن في إسناده عقبة بن أوس السدوسي البصري، ويقال فيه: يعقوب بن أوس أيضاً». وقد خرَّج له أبو داود والنسائي وابن ماجه حديثاً عن عبدالله بن عمرو، ويقال: عبدالله بن عمر،

وقد خرَّج له أبو داود والنسائي وابن ماجه حديثاً عن عبدالله بن عمرو، ويقال: عبدالله بن عمر، وقد اضطرب في إسناده، وقد وثقه العجلي وابن سعد وابن حبان، وقال ابن خزيمة: «روى عنه ابن سيرين مع جلالته»، وقال ابن عبدالبر: «مجهول»، وقال العلائي: «يزعمون أنه لم يسمع من عبدالله بن عمرو».

وقال الهروي في «ذم الكلام» (٢/ ٢٥٦): «وله علتان»، وسرد العلل نفسها. والحديث قال شيخنا الألباني في «تخريج السنة» (٤/ ١٢): « إسناده ضعيف».

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» رقم (١٥)، وابن بطة في «الإبانة» (١/ ٣٨٧) رقم (٢٧٩)، والهروي «في ذم الكلام وأهله» (٢/ ٢٥٥) رقم (٣٢٠)، والبغوي في «شرح السنة» (١/ ٢١٢ - ٢١٣) رقم (١٠٤)، والبيهقي في «المدخل» (١/ ١٩٢) رقم (٢٠٩) كلهم من طرق عن نعيم بن حماد عن عبدالوهاب بن عبدالمجيد عن هشام بن حسان عن محمد بن سيرين عن عقبة بن أوس عن عبدالله بن عمرو بن العاص عن النبي على فذكره.

التعريف''):

عبدالله بن عمرو بن العاص بن وائل بن هشام بن سعيد بن سعد بن سهل بن عمرو بن هصيص بن كعب بن لؤي بن غالب القرشي السهمي، كنيته أبو عبدالرحن، ويقال: أبو نصر، ويقال: أبو محمد.

وأمه ريطه بنت منبه بن الحجاج بن عامر بن سعد بن سهل.

روي أن رسول الله ﷺ قال فيهم (٢): «نِعَمَ البيت عبدالله وأبو عبد الله وأم عبد الله وأم عبد الله عبد الله عبد الله .

وكان أبوه عمرو أكبر منه باثني عشرة سنة، وقيل: بإحدى عشرة سنة.

وأسلم قبل أبيه وكان النبي ﷺ يفضله على أبيه.

وكان غزير العلم مجتهداً في العبادة، وكان من زهاد الصحابة وعبادهم وفضلائهم وعلمائهم ومن أوسعهم رواية.

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في «طبقات ابن سعد» (٤/ ١٩٧)، و «الاستيعاب» لابن عبدالبر (٤٢١) رقم (١٤٤٠)، و «السر» (٣/ ٨٠).

<sup>(</sup>۲) في (ب) (ونعم)، والحديث أخرجه أحمد (۱/ ۱٦۱)، وفي "فضائل السمحابة" (۹۱۳/۲) رقم (۱۷٤۷) و (۱۷٤۳) و (۱۷٤۳)، من طريق (۱۷٤۷) و (۱۷٤۳) و (۱۷٤۳)، وأبو يعلى في «المسند» (۱۳۳۱) رقم (۱۵۱)، من طريق عبدالجبار بن ورد عن ابن أبي مليكة قبال: قبال طلحة بن عبيدالله: «سمعت رسول الله ﷺ يقول.. ». فذكره.

والحديث ضعيف، إسناده منقطع، ابن أبي مليكة لم يسمع من طلحة.

وأخرج الترمذي (٥/ ٣٥١) رقم (٢١١٦) من نفس الطريق لكن بلفظ: «أن عمر بن العاص من صالحي قريش».

ثم قال: «وليس إسناده بمتصل، ابن أبي مليكة لم يدرك طلحة».

وقال الهيثمي في «المجمع» (٩/ ٤ ٣٥): «رواه أبو يعلى وأحمد بنحوه ورجاله ثقات».

قال أبو هريرة على الله على ال بن عمرو بن العاص، فإنه كان يكتب وكنت لا أكتب».

روي له عن رسول الله ﷺ سبع مائة حديث، اتفقا على سبعة عشر حديثاً، وانفرد البخاري بثمانية، ومسلم بعشرين حديثاً.

وروايته أكثر من ذلك كما تقدم، وإنها توعرت الطرق في الرواية عنه، فكان ذلك سبباً في قلة ما وقع وصح عنه، والله أعلم.

وكان عبدالله بن عمرو هذا قد استأذن النبي ﷺ في الكتابة عنه حال الرضى والغضب فأذن له (۱).

يقال: إنه حفظ عن النبي عَلَيْ ألف مثل، وكان [قد قرأ من الكتاب وكان] (٢) يصوم النهار، ويقوم الليل ويرغب عن غشيان النساء.

وكان مع أبيه إلى أن توفي أبوه بمصر ثم انتقل إلى الشام إلى أن توفي يزيد ثم انتقل إلى مكة.

وقد اختلف في وفاته وفي محلها، فقيل: مات بمكة، وقيل: مات بالسام، وقيل: مات بمصر، ودفن بها في داره الصغرى.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢/ ١٦١)، وأبو داود (٣٦٤٦)، والدارمي (١/ ٤٢٥)، وابن عبدالبر في «جامع بيان العلم وفضله» (١/ ٣٠٠)، من طرق عن يحيى بن سعيد عن عبيدالله بن الأخنس عن الوليد ابن عبدالله بن أبي معين عن يوسف بن ماهك عن عبدالله فذكره.

والحديث صحيح، صححه شيخنا الألباني -رحمه الله تعالى-.

<sup>(</sup>٢) ما بين معقوفتين ساقط من أ.

واختلف في وفاته فقيل: سنة خمس وستين، وقيل: سنة سبع [وستين](۱)، وقيل: سنة تسع وستين، وله اثنتان وسبعين سنة، وقيل: ثنتان وتسعون، وقيل: بلغ قريب من مائة سنة.

وكان قد عمى في آخر عمره، وروى له الجماعة والله الجماعة المله الماعة المله الماعة المله الماعة المله الماعة المله ا

## الشرح:

الهوى: المقصود هوى النفس، يعني: ما يُحبه ويميل إليه، يجمع على [أهواء] (١٠)، والهواء: بين السهاء والأرض، وكل منحرف وممدود، والجمع الأهوية.

وقوله تعالى: ﴿وَأَنْفِدُتُهُمْ هَوَآءٌ ﴾ [إسراهيم:٤٣]، قيل: [هدو](١) جدوف لا عقدول فيه [ا] (٢) وقيل منحرفة لا تعي شيئاً، قاله العزيزي -رحمه الله تعالى-.

والمعنى في الحديث: لا يؤمن أحدكم حتى يميل قلبه وطبعه إلى ما جئت به؛ كما يكون كذلك في محبوباته الدنيويه التي جبلت النفس على الميل إليها لا بمجاهدة وتصبر، واحتمال مشقة، أو بعض كراهة مّا، بل [تهواها كما تهوى](٤) المحبوبات المشتهيات، وإن من أحب شيئاً تبعه هواه ومال عن غيره إليه ووالاه.

ولذلك لم يقل على المعرض أحدكم حتى يأتمر بها أمرته به، أو حتى يأتي بكل ما جئت به، ونحو ذلك، فإن المأمور بالشيء الملتزم قد يفعله اضطراراً لا اختياراً، وهذا كقوله تعالى: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤمِّنُونَ حَتَى يُحَكِّمُونَ فِيمَا شَجَكَر بَيْنَهُم [ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنفُهِم حَرَبًا مِمَّا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا أَسَلِيمًا ] (٥) ﴾ [النساء:٦٥].

<sup>(</sup>۱) زيادة من (ب). (۲) في (ب) (أهويا).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (أ). (٤) في (ب) (يهوي بها كما يهوي).

<sup>(</sup>٥) بدل ما في الحاصرتين في (ب) (الآية).

فلم يقتصر [سبحانه](١) وتعالى على قوله: ﴿ مَثَّى يُحَكِّمُوكَ ﴾، بل قال تعالى: ﴿ وَيُسَلِّمُ السَّلِيمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُلِللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

فتأكيد الفعل بالمصدر الذي هو تسليهاً يؤذن بها ذكرنا، وهو أن تكون النفوس مطمئنة منشرحة مُسلَّمة لما أمرت بفعله، لا منكمشة ولا متوقفة توقفاً مَّا لأنَّ من سَلَّم تسليهاً لا يكون عنده توقف مَّا، هذا مدلول اللفظ ومعناه، والله أعلم.

وأما سبب نزول هذا الآية، فقال ابن عطية (٢): «قال مجاهد وغيره: المراد بهذه الآية من تقدم ذكره ممن أراد الحكم إلى الطاغوت، وفيهم نزلت، ورجح الطبري (٣) هذا لأنه أشبه بنسق الآية.

وقالت طائفة: نزلت في رجل خاصم الزبير بن العوام في السقي بهاء الحرة، فقال لهما رسول الله ﷺ: «اسق يا زبير ثم أرسل الماء إلى جارك»، فغضب ذلك الرجل فقال: أن كان ابن عمتك، فغضب رسول الله ﷺ واستوعب للزبير حقى يبلغ الجذر ثم أرسل الماء»(ن)، فنزلت الآية.

واختلف أهل هذا القول في الرجل، فقال بعضهم: هو رجل من الأنصار من أهل بدر.

وقال مكى وغيره هو حاطب بن أبي بلتعة<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ساقط من (ب). (۲) «المحرر الوجيز» (۲/ ۷۵).

<sup>(</sup>٣) في «جامع البيان» (٥/ ٢٢٠). (٤) أخرجه البخاري (٥٨٥).

<sup>(</sup>٥) انظر «جامع البيان» للطبري (٥/ ٢١٨ - ٢١٩)، و «جامع الأحكام» للقرطبي (٥/ ١٧٢) أ و «ترويح أولي الدماثة» للأدكاوي (١/ ١٢٥).

قال ابن عطيه: «والصحيح الذي وقع في البخاري، أنه رجل من الأنصار وأن الزبير قال: ما أحسب هذه الآية نزلت إلا في ذلك.

وقالت طائفة: لما قتل عمر و الرجل المنافق الذي لم يرضى بحكم النبي الله المغ ذلك النبي الله فقال: «ما أظن أن عمر يجترئ على قتل رجل مؤمن»، فنزلت نافية لإيان ذلك الراد لحكم النبي الله مقيمة عذر عمر و فق في قتله النبي كلام ابن عطية.

قال ابن فرج الأندلسي: «وذلك أن مياه السيول إذا جاءت كان لهم عليها أموال يسقونها بها، والحكم فيها أن حق الناس بالماء أعلاهم وأقربهم من موضع مجتمع

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم في «التفسير» (٣/ ٩٩٤) رقم (٥٥٦٠)، وابن مردويه في «تفسيره» كما في «تفسير ابن كثير» (٤/ ١٤٦)، من طريق ابن لهيعة عن أبي الأسود فذكره.

والحديث ضعيف، فيه ابن لهيعة، وهو ضعيف سيئ الحفظ، وهو مرسل عن أبي الأسود.

وقال ابن كثير (٤/ ١١٦): «وهو أثر غريب وهو مرسل، وابن لهيعة ضعيف، والله أعلم».

وذكره شيخ الإسلام في «الصارم المسلول» (٢/ ٨٣)، ثم قال: «وهذا مرسل، له شاهد من وجه آخر يصلح للاعتبار».

والشاهد الذي أشار إليه شيخ الإسلام ذكره فقال: «قال أبو دحيم -وهو مفسر - حدثنا الجوزجاني حدثنا أبو الأسود حدثنا ابن لهيعة عن أبي الأسود عن عروة بن الزبير فذكره». قلت: وإسناده ضعيف من أجل ابن لهيعة.

وذكر ابن كثير في «التفسير» (٤/ ١٤٦ – ١٤٧) شاهداً آخر له، فقال: «قال الحافظ أبو إستحاق إبراهيم بن عبدالرحن بن إبراهيم بن دحيم في «تفسيره»: حدثنا شعيب بن شعيب حدثنا أبو المغيرة حدثنا عتبة بن حزة حدثني أبي، فذكره».

ولم يعقب عليه بشيء، وهو مرسل كسابقه.

والخلاصة أن الحديث لا يصح وفي كل طرقه المرفوع منها والمرسل، ابن لهيعة، وهـ و ضـعيف، والله تعالى أعلم.

السيل، فإذا أراد أن يسقي لم ينازعه أحد حتى يسقي أرضه أو شجره فإذا فرغ منه أرسله إلى الذي هو تحته، وهكذا حتى يستوعبهم الماء أو يفرغ حيث انتهى، وحق كل واحد أن يسقي حتى يبلغ إلى الكعبين، وقيل حتى يبلغ إلى الجدر.

فلم تحاكم إلى رسول الله على الله الله الله على الله الناء قبل أن يسقى الزبير به، والحق كان للزبير».

ثم قال: «وهذا كان أنصارياً نسباً، ولم يكن نسباً وديناً، بل كان منافقاً، ولا يصدر هذا إلا من منافق».

قال: «ويحتمل أنه لم يكن منافقاً لكن صدر ذلك منه [بادرة] (۱) نفس وزلة شيطان، كما قد اتفق لحاطب بن أبي بلتعة ولحسان ومسطح وحمنة في قضية الإفك (۱)، وغيرهم ممن بدرت منهم بوادر نفسانية لكن لطف بهم رسول الله عليه حتى رجعوا عن الزلة، وصحت لهم التوبة، ولم يؤاخذوا بالحوبة.

والجُدر: بضم الجيم وسكون الدال، ويجمع على جدور، وهو الأصل، ويعني به: [أنه] (٢) [متى] يصل الماء إلى أصول النخل والشجر، وتأخذ منه حقها.

وفي بعض طرقه: «حتى يبلغ الماء الكعبين» ويعني به، والله أعلم: حتى يجمع الماء في السريات، وهي الحفر التي تُحفر في أصول النخل والشجر إلى أن يصل الواقف فيها إلى الكعبين.

<sup>(</sup>١) في (ب) (بادراك).

<sup>(</sup>٢) انظر حادثة الإفك مطولة في «صحيح البخاري» (٤٧٥٠).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٤) ساقط من (ب).

وقد رُوي «الجِدر» بكسر الجيم، وهو الجدار، ويجمع على جدور، ويعني: السريات، فإنها ترفع حتى تكون [شبه] (١) الجدار.

ففي هذا الحديث: إرشاد الحاكم إلى الإصلاح بين الخصوم، فإن اصطلحوا وإلا استوفى لذي الحق حقه.

وهذا ما لم يكن أصله ملكاً للأسفل مختصاً به، فليس للأعلى أن يـشرب منـه شيئاً إن كان يمر عليه.

ومنها الصفح عن جفاء الخصوم ما لم يؤد إلى هتك حرمة الشرع [والاستهانة](٢) بالأحكام، وان كان ذلك من الأدب.

وهذا الذي حصل من خصم الزبير أذى للنبي على [عظيم] على ولم يقتله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على من عظيم حلمه وصفحه، ولئلا يكون قتله منفراً لغيره عن الدخول في الإسلام [فلو] ما صدر اليوم مثل هذا من أحد في حق النبي على لله على التهى.

وقال ابن بطال (1): «قسم النبي على قسيمة لبعض من كان يقسم، فقال رجل: إن هذه قسمة ما أريد بها وجه الله، فبلغت النبي على فغضب، ثم قال: «قد أوذي موسى بأكثر من هذا فصبر»، على [وعلى آله وأصحابه]»(1).

<sup>(</sup>٢) في (ب) (في الاستهانة).

<sup>(</sup>١) في (ب) نسبه.

<sup>(</sup>٤) في (ب) (ولو).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٥) انظر «الصارم المسلول» لشيخ الإسلام، فقد ذكر أدلة كثيرة في وجوب قتل مؤذي النبي عَلَيْة.

<sup>(</sup>٦) لم أجده في «شرح ابن بطال»، وانظر منه (٩/ ٢٥٢) تحت الحديث رقم (٩٥٥٩).

عن أنس رضي قال: سمعت رسول الله علي علي يقول:

«قال الله تعالى: يا ابن آدم انك ما دعوتني ورجوتني غفرت لك على ما كان منك ولا أبالي، يا ابن آدم، لو بلغت ذنوبك عنان السهاء ثم استغفرتني غفرت لك، يا بن آدم لو أتيتني بقراب الأرض خطايا ثم لقيتني لا تشرك بي شيئاً لك، يا بن آدم لو أتيتني بقراب الأرض خطايا ثم لقيتني لا تشرك بي شيئاً [لأتيتك](۱) بقرابها مغفرة »، رواه الترمذي، وقال: «حديث حسن صحيح»(۱).

### فمنها: حديث أبي ذر ١٠٠٠

أخرجه أحمد (٥/ ١٧٢)، والدارمي (٢/ ٣٢٤)، من طريق غيلان بن جرير عن شمهر بن حوشب عن عمرو بن معد يكرب عن أبي ذر فذكره.

وشهر ضعيف من قبل حفظه، فرواه هكذا، ومرة قال: حدثني ابن غنم أن أبا ذر حدثه. أخرجه أحمد (٥/ ١٥٤)، وبه أعله شيخنا في «الصحيحة» (١/ ٢٠٠).

#### ومنها: حديث ابن عباس ﷺ:

أخرجه الطبراني في «الكبير» (١٢/ ١٨) رقيم (١٣٤٦)، و«الأوسط» (٣٥٨٥) (٥/ ٣٣٨)، و«الأوسط» (٣٥٨٥) (٥/ ٣٣٨)، و«الصغير» (٢/ ٢٠ - ٢١)، وأبو نعيم في «الحلية» (٤/ ٣٣٣) رقيم (٥٧٥٣) من طريق إبراهيم بن إسحاق الصيني حدثنا قيس بن الربيع عن حبيب بن أبي ثابت عن سعيد بن جبير عن ابن عباس فذكره. والحديث في إسناده قيس بن الربيع الأسدي، مختلف فيه، وتحرف في «الحلية» الصيني إلى الضبي، والصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>١) في (ب) «إلا أتيتك».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٣٥٤٠)، والطبراني في «الأوسط» (٤/ ٣١٥) رقم (٤٣٠٥)، وأبو نعيم في «الحلية» (٢/ ٢٦٢) رقم (٢١٦٣) من طرق عن كثير بن فائد عن سعيد بن عبيد السماك سمعت بكر بن عبدالله يقول: حدثنا أنس بن مالك فذكره.

قال الترمذي: «حديث حسن غريب، لا نعرفه إلا من هذا الوجه».

قلت: وفي إسناده كثير بن فائد، وهو مقبول، فلم يوثقه غير ابن حبان «التهذيب» (٤/ ٥٨٥). والحديث له شواهد:

### الكلام على الحديث من وجوه:

الأول: «آدم»:

[أبو البشر بين المنظم](١)، [وزنته] أفعل، والأصل: أأدم، لهمزتين فأبدلت الثانية، وهي فاء الفعل، ألفأ، لأنه مشتق من آدم الأرض أو من الأدمة وهي حرة تميل إلى السواد.

ولا يجوز أن يكون وزنه فاعلاً إذ لو كان كذلك لأنصرف مثل علام وخاتم، والتعريف وحده لا يمنع، وليس بأعجمي، وجمعه أوادم مثل أحمر وأحامر، وقيل: وزنه فاعل، وجمعه أدمون وأوادم، ويلزم قائل هذه المقالة صرفه كها تقدم.

وقال الطبري: آدم فعل رباعي سمي به.

وروي عن النبي ﷺ أنه قال: «خلق آدم من أديسم الأرض كلها، فخرجت ذريته على نحو ذلك، منهم الأبيض [والأسود] (٢)، والأسمر والسهل والحزن، والطيب والخبيث» (١٠).

الثاني: «ما» من قوله: «ما دعوتني» مصدريه ظرفيه.

<sup>=</sup>وقال الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ٢١٦): «وفيه إبراهيم بن إسحاق الصيني وقيس بن الربيع وكلاهما مختلف فيه، وبقية رجاله ثقات».

وحسنه شيخنا الألباني في «الصحيحة» (١٢٧) بمجموع طرقه، والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>١) في (ب) ( النظامة أبو البشر ). (٢) في (أ) وزنه.

<sup>(</sup>٣) ساقط (ب).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٤/ ٤٠٠)، والترمذي (٢٩٥٥)، والطبري في «جامع البيان» (٢/ ٣٠٨) رقسم (٥٣٨)، وأبو داود (٢١٣١)، وابن حبان في «صحيحه» (٢١٦١) و(٢١٨١)، وابن حُميد في «المنتخب» (٤٥٥) (١٩٣١)، من طرق عن عوف العبدي عن قسامة بن زهير عن أبي موسسى الأشعري فذكره، والحديث صحيح رجاله كلهم ثقات.

والتقدير: إنك مدة داوم دعائك إياي، كما تقول: لا أحسن إليك ما حرمتني، أي: مدة دوام خدمتك إياي.

الثالث: فيه الحض على الدعاء كما تقدم، خلافاً لمن [خالف من المتصوفة في ذلك](١) الذين لم ترسخ علوم الشريعة في قلوبهم.

والرجاء ممدود: [ضد اليأس](٢)، والرجا مقصور: الناصية، ومنه قوله تعالى: ﴿وَالْمَكُ عَلَى أَرْجَآبِهَا ﴾ [الحاقة: ١٧]، أي: نواحيها، وكذلك رجا البئر.

### الرابع: معنى «غفرت لك»:

سترت ذنبك وغطيته، لأن الغفر في اللغة: التغطية ومنه المغفر، مفعل من الغفر لتغطي [ت] ق<sup>(r)</sup> الرأس، والغفران مثله، والفعل غفر يغفر، مثل ضرب يضرب.

وفيه لغة ثانية: غَفِر يغِفَر، مثل عَلِمَ يعلم، والمصدر الغفر والغفران والمغفرة، والمظاهر في اللغة أن العفو مثل الغفر والمغفرة، قالوا: عفوت عن الرجل، إذا تركت ذنبه ولم تعاقبه، وهذا معنى المغفرة أيضاً لكن يظهر من كلام ابن عطية [-رحمه الله تعالى-](3) أن بينها فرقاً لطيفاً، فقال في قول تعالى: ﴿وَاعْفُ عَنّا وَاغْفِرْلَنا وَانْحَمْنَا ﴾ واقعناه وانكشف، ﴿وَاغْفِرْلَنا فَي الله علينا ما علمت منا، ﴿وَاقْمَنْنَا ﴾، أي: تفضل مبتدياً رحمة منك (٥).

<sup>(</sup>١) في (ب) (قال من الصوفية). (٢) في (ب) (وضد البأس).

<sup>(</sup>٣) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٤) زيادة من (ب)، والنص في «المحرر الوجيز» (١/ ٣٩٢).

<sup>(</sup>٥) والأظهر أنه بينها فرق، فالغفر: الستر، ومغفرة الله تعالى هي: ستره لعيوب عبده فلا يفضحه بها. والعفو: هو الإزالة، تقول: عفوت عنه: إذ قصدت إزالة ذنبه صارفاً عنه، فهو التجافي عن الذنب. فالغفران: ينبئ عن الستر، والعفو: ينبئ عن المحو، فهو أبلغ من الستر. وانظر «المفردات» للراغب (٣٤٧) و (٣٦٤)، و «النهج الأسمى» (٢/ ٢١١).

وقوله: «على ما كان منك»:

أي: [تكرار](١) معصيتك.

وقوله: «**ولا أبالي**»:

أي: لذنوبك، لأنه تعالى لا حجر عليه فيها يفعل ولا معقب لحكمه ولا مانع لعطائه سبحانه وتعالى.

الخامس: «لو بلغت ذنوبك عنان السهاء»:

هو: بفتح العين المهملة، وهو السحاب، الواحدة عنانه وعانه.

وأعنان السياء صفائحها، وما اعترض من أقطارها كأنه جمع عنن، قاله الجوهري وغيره (٢).

واستدل عليه بقول يونس:

ليس عليه بمنقوص البنيان بها ولوصَكَ بيافوخه أعنان السماء

والمعنى: لو كانت ذنوبك أشخاصاً فملأت السهاء والأرض ثم استغفرت غفرت لك، وهذا [أ] (٣) مثال متناه في الكثرة والكرم.

والفضل أكثر منه وأوسع، حتى يقال: ليس بينهما صيغة أفعل، لأن كرمه سبحانه وفضله وإحسانه وجوده وامتنانه وعفوه وغفرانه [في](٤) رحمته الشاملة وأياديه المتتالية.

(١) في (ب) (على تكرار).

(٣) زيادة من (ب).

(٢) انظر في «الصحاح» (٦/ ٣٣).

(٤) ساقط من (ب).

# ك الحديث الثاني والأربعون

وجميع صفاته عز وجل لا نهاية لها، وكيف يتصور المفاضلة بين المتناهي وغير المتناهى؟

السادس: قوله: «لو أتيتني بقراب الأرض»:

هو بضم القاف وكسرها لغتان روي بهما، والضم أشهر، أي: لـو أتيتني بـما يقارب ملء ما بين السماء والأرض خطايا أتيتك بقرابها مغفرة.

ومعنى: «لقيتني لا تشرك بي شيئاً»:

أي: متَّ معتقداً توحيدي مصدقاً برسولي محمداً ﷺ، وبها جاء به.

فهو كما تقدم في حديث: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله» وحذف ذلك لقوة الدلالة عليه كما تقدم.

فمن مات على ذلك فقد أجمع العلماء على خلوده في الجنة، وإن كان عاصياً، كما أجمعوا على أن من مات كافراً أنه مخلد في النار، نعوذ بالله من سخطه وأليم عقابه، ونسأله رحمته وثوابه.



رَفْعُ معبس (لرَّحِينُ اللهٰجَسِّي رئيسُكُنهُمُ الاِنْدِمُ (الِنْدِو و كُرِي www.moswarat.com

•

#### خاتمة

يظهر لي أن معاني هذه الأحاديث كلها؛ وإن كثر تعدادها وجل مقدارها وعظم محلها واشتمل على كل الشريعة المحمدية شملها، ترجع إلى تقوى الله تعالى في السر والعلانية مع قصر الأمل والزهد في الدنيا وترك ما لا يفي من فضولها، والشغل بذكر الله تعالى، والاستعداد للقائه والتواضع لخلق الله تعالى، وحسن التخلق معهم بها يقتضيه الشرع والانقباض عنهم فيها لا يعني، وإرادة الخير لهم بالباطن ومساعدتهم بالظاهر [فيها] (١) أمكن من ذلك.

وهذا آخر ما وفق الله تعالى [إليه](٢) من شرح هذه الأحاديث الأربعين المشتملة على قواعد الدين على حسب الإمكان.

والحمد لله الكريم المنان، تقبله الله تعالى ونفع به جامعه وكاتبه وقارئه والناظر فيه وجميع المسلمين، آمين يا رب العالمين.

[اللهم صلِ على محمد عبدك ورسولك، النبي الأمي وعلى آل سيدنا محمد وذريته كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، وبارك على سيدنا محمد النبي الأمي وعلى آل سيدنا محمد وأزواجه وذريته كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم في العالمين انك حميد مجيد وسلم تسليماً كثيراً دائماً](٢) إلى يوم الدين.

<sup>(</sup>١) في (ب) (بها).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٣) ما بين معقوفتين غير واضح في (أ).

اللهم إني استودعك شهادة أن لا اله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وأن عيسى عبدالله وابن أمته وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، وأن الجنة حق، والصراط حق، وأن الميزان حق، وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور كما بدأهم يعودون، يا من لا يخيب لديه الودائع.

وأسألك وأضرع إليك بحق محمد عليك وجميع أنبيائك ورسلك وملائكتك والصالحين من عبادك<sup>(۱)</sup>، وبأسمائك الحسنى وصفاتك العليا أن تجعلني من خواصك وأهل دارك، ومن المنتخبين من أصفيائك، إنك ولي ذلك والقادر عليه، وأن تغفر لي ولوالدي ولأهلي ولمشايخي وأقوامي وأحبائي ومعارفي وجميع المسلمين، رب العالمين إله الأولين والآخرين.

والصلاة والسلام الأتمان الأكملان على سيدي الأولين والآخرين محمد خاتم النبيين وعلى آله وأزواجه الطاهرات أمهات المؤمنين، وسلام على المرسلين، والحمد لله رب العالمين.

[قال المصنف -رحمه الله تعالى-: وكان الفراغ منه في الليلة المسفر صباحها عن يوم الأربعاء سابع عشر جمادي الأولى عام خمس وعشرين وسبع مائة، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وسلم.

تم الشرح بحمد الله وعونه، ولا حول ولا قوة إلا بالله العليم العظيم، لا إله إلا الله محمد رسول الله.

<sup>(</sup>١) مثل هذا السؤال لا ينبغي، وتقدم في المقدمة.

أستغفر الله العظيم، وحسبنا الله ونعم الوكيل، نعم المولى ونعم النصير، وكفى بالله وكيلاً وحسيباً ونصيراً.

تم على يد ناقله الفقير محمد بن عارف بن محمد سراج العطار ١٣ رمضان المعظم سنة ١٧٣ عام ثلاث وسبعين ومائة وألف.

والله ورسوله أعلم](١).



<sup>(</sup>١) ما بين معقوفتين غير واضح في (أ).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم وبارك على نبينـا محمـد وعـلى آلـه وصـحبه أجمعين.

رَفَعُ معب (لرَّحِمُ الْهُجُنِّ يُّ (سِلْنَر) (لِنَرُرُ (لِفِرُووكِ سِلِنَر) (لِنِرُرُ (لِفِرُووكِ www.moswarat.com



فهرس الآيات فهرس الأحادث فهرس أسماء الأعلام فهرس المصادر والمراجع فهرس مواضع وأحاديث الكتاب رَفْعُ حِب (لرَّحِن الْهُجَّلِي َّ (سِلْنَهُ) (لِفِرَ وكرَّرِي (سِلْنَهُ) (لِفِرُو وكرِّرِي (www.moswarat.com



## فهرس الآيات

| الصفحة       | رقمها | الآية                                     |
|--------------|-------|-------------------------------------------|
|              |       | سورة البقرة                               |
| ۲۱۳          | 1     | لم • ذلك الكتاب                           |
| YA0          | ٣٣    | لذين يؤمنون بالغيب                        |
| ۲۳۹          | 17    | لا إنهم هم المفسدون                       |
| ٤٠٤          | 1٧    | مثله كمثل الذي استوقد ناراً               |
| ۰۰۱          | ٤٤    | تأمرون الناس بالبر وتنسون أنفسكم          |
| ٤٠٤          | ٤٥    | واستعينوا بالصبر والصلاة                  |
|              |       | وإذ قلتم يا موسى                          |
| ۳۳٤          | ١٠٢   | واتبعوا ما تتلوا الشياطين على ملك         |
| ٥٤٦          |       | ما ننسخ من آية أو ننسها                   |
| ۳۹٤،۱۱۷      | ١٤٣   | وما كان الله ليضيع إيهانكم                |
| ۳۹۳          | 188   | فول وجهك شطر المسجد الحرام                |
| <b>ተ</b> ኘ • | ١٥٣   | إن الله مع الصابرين                       |
| ٤٢           | ١٦٥   | والذين آمنوا أشد حباً لله                 |
| Y <b>A</b> ‴ | ٨٢١   | يأيها الناس كلوا مما في الأرض حلالا طيباً |
| 789.787      |       | يا أيها الذين آمنوا كلوا                  |
| ۸٤           | 1۷۳   | إنها حرم عليكم الميتة                     |
| <b>**</b> ** | ١٧٨   | كتب علكيم القصاص                          |

|   | الفهارس           |  |
|---|-------------------|--|
| ں | ~) <del>~</del> ~ |  |

| ٤٤٨١٨٠                    | إن ترك خيراً الوصية                    |
|---------------------------|----------------------------------------|
| 781173377                 | كتب عليكم الصيام                       |
| ١٨٤١٨٤                    | فمن كان منكم مريضا أو على سفر فعدة     |
| ٣٧٠١٨٥                    | يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر |
| 750.00                    | فمن اعتدى عليكم                        |
| 107190                    | وأحسنوا إن الله يحب المحسنين           |
| 217113                    | كان الناس أمة واحدة فبعث الله النبيين  |
| YAA YYY                   | فأتوا حرثكم أنى شئتم                   |
| ١٧٨ ٨٧٢                   | يتربصن بأنفسهن أربعة أشهر              |
| ۰٤٦۲۳۷                    | ولا تنسوا الفضل بينهكم                 |
| ٢٤٥                       | من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسنا        |
| ۸٤٢۲٤٨                    | سكينة من ربكم                          |
| 71                        | ولا يحيطون بشي من علمه                 |
| ٠٢٢٠٠                     | ولكن ليطمئن قلبي                       |
| ۰۸۲۲۱۰                    | وإن كان ذو عسرة فنظرة إلى ميسرة        |
| ۲۸۲۳۷۲، ۲۷۳، P • ٤، ۶ ع ه | لا يكلف الله نفسا إلا وسعها            |
|                           | آل عمران                               |
| ١٣٤ ١٨                    | شهد الله أنه لا إله إلا هو             |
| 11                        | إن الدين عند الله الإسلام              |
| ٥٢٧ ٤٩                    | وأنبئكم بها تأكلون وما تدخرون في       |
| £AA ٧٧                    | إن الذين يشترون بعهد الله              |

| الفهارس      |  |
|--------------|--|
| ااهمامس      |  |
| احجارين      |  |
| <b>O</b> • • |  |
|              |  |

| ١١٠ ٨٥     | ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل     |
|------------|-----------------------------------------|
| 101,100 9V | ولله على الناس حج البيت من استطاع       |
| 0.0        | ومن يعتصم بالهل فقد هُدي إلى صراط       |
| YYW1 • Y   | يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته |
| ٤٩٣١٠٤     | ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون  |
| ٤٩٣١١٠     | كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون         |
| ٣٤٥١٢٠     | وإن تصبروا وتتقوا لا يضركم كيهدهم       |
| 727        | أعدت للمتقين                            |
| 37177      | والكاظمين الغيظ                         |
| 1          | وقالوا لإخوانهم إذا ضربوا في الأرض      |
| ٣٩٨-١١٠١٧٣ | ومن يبنغ غير الإسلام ديناً              |
| ۲۲۰۱۸٦     | وإن تصبروا وتتقوا فإن ذلك من عزم        |
|            | النساء                                  |
| ٥١         | يا أيها الناس اتقوا ربكم                |
| £77 ۸      | وإذا حضر القسمة أولوا القرى واليتامي    |
| 1AY 11     | فإن كن نساء فوق اثنتين                  |
| Y19 Y٣     | حرمت عليكم أمهاتكم                      |
| 719        | وأحل لكم ما وراء ذلكم                   |
| ٣١٦ ٢٦     | والجار الجنب والصاحب بالجنب             |
| 177 771    | ألم تر إلى الذين يزكون أنفسهم           |
| ٥٥ ٨٥٥     | فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيها      |

| 1.:11   |  |
|---------|--|
| الفهارس |  |
|         |  |

| ۲۷ ۷۷       | قل متاع الدنيا قليل والآخرة خير لمن اتقى |
|-------------|------------------------------------------|
| TY1 AY      | ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه       |
| o 8 o 9 Y   | ومن قتل مؤمنا خطئاً                      |
| 311٨٢3      | لا خير في كثير من نجواهم الا من أمر      |
| ١٢٠١١٦      | إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما      |
| 931         | إن المنافقين في الدرك الأسفل من النار    |
| A£١٧١       | إنها الله إله واحد                       |
|             | المائدة                                  |
| YY1:11:     | ورضيت لكم الإسلام ديناً                  |
| ۲۳۰         | اليوم أحلت لكم الطيبات وطعام الذين       |
| ٦ ٥٨١، ٢٨١  | يا أيها الذين آمنوا اذا قمتم إلى الصلاة  |
| ۰۹۱۸        | وقالت اليهود والنصاري نحن أبناء          |
| ٧٢ ٧٤٢، ٦٤٣ | إنها يتقبل الله من المتقين               |
| ٣٠٤ ٤٥      | وكتبنا عليهم فها أن النفس بالنفس         |
| ۹۰          | فاجتنبوه                                 |
| 719 97      | وحرم عليكم صيد البر ما دمتم حرما         |
| o··99       | ماعلى الرسول الاالبلاغ                   |
| ٤٠٩١٠١      | يا أيها الذين آمنوا لا تسئلوا عن أشياء   |
| ٥٠١١٠٥      | يا أيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم         |
| ۲۱۱۱۱٦      | تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في نفسك      |
|             |                                          |

#### الأنعام Λο ..... ٣٦ إنها يستجيب الذين يسمعون وكذب به قومك ٣٦٣ ..... ٦٣ تدعونه تضمعاً وخفية وآتوا حقه يوم حصاده ١٣٨ ....١٤١ الأعراف 799, 797 ..... A فمن ثقلت موازينه فأولئك هم المفلحون ۲۰۳.....۱۱ ولقد خلقناكم ثم صورناكم Λξ ..... ٣٣ إنها حرم ربي الفواحش وما كنا لنهتدى لو لا أن هدانا الله 23 ..... 27 ادعوا ربكم تضرعاً وخفية ٥٤٠.....٥٥ وأنصح لكم 707 ..... 77 والعاقبة للمتقين ۸۲۸ ..... ۱۲۸ 731 ..... 701 وإن يروا سبيل الرشد لا يتخذوه يسئلونك عن الساعة أيان مرساها ٧٨٧ ..... ٢٨٧ PP1 ........... خذ العفو الأنفال Y99 ..... Y إنها المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت إنها المؤمنون الذين . ومغفرة ورزق كريم 117 ..... £-Y T.T. 19. .... YE واعلموا أن الله يحول بين المرء وقلبه واذكروا إذ أنتم قليل

#### الفهارس ٥٣٤ ..... ٣٤ إن أولياؤه إلا المتقون والذين آمنوا ولم يهاجروا ما لكم 97 ..... VY التوبة ٣٤٦ ..... ٤ إن الله يحب المتقين Y77 ...... 0 فإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فخلوا ٥٣٤ ..... ٧ إن الله يحب المتقين Y77 ..... 11 فإن تابوا ...الزكاة فإخوانكم وإن خفتم عيلة فسوف يغنيكم الله من 170 ..... ٢٨ ليظهره على الدين كله ٦٣..... ٣٣ ولا ينفقونها في سبيل الله ١٣٨ ..... ٣٤ نسوا الله فنسيهم 0 £ 7 ..... 7V ٤٩٣ ..... ٧١ والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض ورضوان من الله أكبر ٤٩٦ ..... ٧٢ ولا تصل على أحد منهم مات أبداً 118 ..... AE ٤١٨ ..... ٩٢ تولوا وأعينهم تفيض من الدمع حزنا ۱٤٠،۱۳۸،۱۳۷،۰۰۰۰۱۰۳ وتزكيهم بها ١١٢ .....١١٢ التائبون العابدون الحامدون TOA ..... 17T إن الله مع المتقين أيكم زادته هذه إيهاناً فأما الذين آمنوا 111 ......178 بونس ٢٥ .... ٢٥ والله يدعوا إلى دار السلام ويهدي من يشاء

|                 | الفهارس |                                   |
|-----------------|---------|-----------------------------------|
|                 |         |                                   |
| ۱۵۷ ٤٦          |         | للذين أحسنوا الحسني وزيادة        |
| 107             | عرآن    | وما تكون في شأن وما تتلوا منه مر  |
| <b>٣</b> ٤٦ ነ۳  |         | الذين آمنوا وكانوا يتقون• لهم     |
| ۱۲۳ ٨٤          |         | إن كنتم مسلمين                    |
|                 | هود     |                                   |
| ۲ ۱۸۲۱ ۵۸۲۱ ۲۳۳ | ، رزقها | وما من دابة في الأرض إلا على الله |
| ٣٦٤ ٨           | ·       | إلى أمة معدودة                    |
| ۲۰۰۱۲           |         | إنها أنت نذير                     |
| 17 ٤٦           |         | فلا تسئلن ما ليس لك به علم        |
| Y 1 7 9 V       |         | وما أمر فرعون برشيد               |
| ١١٤             |         | إن الحسنات يذهب السيئات           |
|                 | يوسف    |                                   |
| ٢٣٩ ١٢          |         | يرتع ويلعب                        |
| 177 1V          | قين     | وما أنت بمؤمن لنا ولو كنا صاد     |
| ££ ۲۳           |         | إنه ربي أحسن مثواي                |
| ٥٣٠ ٢٤          |         | ولقد همت به وهم بها               |
| ٣٦٤ ٤٥          |         | وادكر بعد أمة                     |
| ٤٤٥٠            |         | ارجع إلى ربك                      |
| £•Y AA          |         | إن الله يجزي المتصدقين            |
| ۱۰۲             |         | قل هذه سبيلي أدعوا إلى الله       |

|         | الرعد                                    |
|---------|------------------------------------------|
| Λο Υ    | إنها أنت منذر                            |
| 11      | له معقبات من بين يديه ومن خلفه           |
| 17      | هو الذي يريكم البرق خوفاً وطمعاً         |
| ۲۹ ۲۲۱  | الذين آمنوا وعملوا الصالحات طوبي         |
|         | ابراهيم                                  |
| ٤٥٤ ٤   | وما أرسلنا من رسول الا بلسان قومه        |
| ۷٧      | لئن شكرتم لأزيدنكم                       |
| £77 7V3 | وإن تعدوا نعمت الله لا تحصوها            |
| ۰۰۸ ٤٣  | وأفئدتهم هواء                            |
|         | الحجر                                    |
| ۰۰۲۳    | ذرهم يأكلوا ويتمتعوا ويلههم الأمل        |
| ٦٤٩     | إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون      |
| ۸۲ ۸۱۳  | هؤلاء ضيفي                               |
|         | النحل                                    |
| YY1:1:  | وتحمل أثقالكم                            |
| ٥٥١٨    | وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها            |
| 7 · £ · | إنها قولنا لشيء إذا أردناه أن نقول له كن |
| ۲۰۱٧٤٥  | إلا من أكره وقلبه مطمئن بالإيهان         |
| 377     | إن إبراهيم كان أمةً قانتاً لله           |
| דיו דיי | ولئن صبرتم لهو خير للصابرين              |
| ۸۲۱ ٥٤٣ | إن الله مع الذين اتقوا والذين هم مسحنون  |

|           | الإسراء                                  |
|-----------|------------------------------------------|
| Υ         | إن أحسنتم أحسنتم لأنفسكم وإن أسأتم       |
| 77 ٧٩3    | إما يبلغن عندك الكبر أحدهما أو كلاهما    |
| 080 ٣١    | إن قتلهم كان خطئاً كبيراً                |
| λλ λξ     | قل كل يعمل على شاكلته                    |
|           | الكهف                                    |
| 111       | وزدناهم هدى                              |
| ٠٢٨ ٢٢    | سيقولون ثلاثة رابعهم كلبهم ويقولون       |
| 187 78    | ولا تقولن لشيء إني فاعل ذلك غدا          |
| YVE 9V    | فها اسطاعوا أن يظهروه                    |
| ۸۸ ،۸۳۱۱۰ | فمن كان يرجوا لقاء ربه فليعمل عملاً      |
|           | مريم                                     |
| ۱۲۸ ۸۲۱   | فتمثل لها بشراً سويا                     |
| 124       | إني نذرت للرحمن صوماً                    |
| ξ9V ξο    | يا أبت إني أخاف أن يمسك عذاب             |
| 07        | هل تعلم له سمياً                         |
| 171 YY-Y1 | وإن منكم إلا واردها                      |
| 77        | ويزيد الله الذين اهتدوا هدى              |
|           | طه                                       |
| 33 ٢Ρ3    | فقولاً له قولاً ليناً لعله يتذكر أو يخشى |
| ٥٠        | الذي أعطى كل شيء خلقه                    |
| ۸۰ ١٩٣٥   | فاجعل بيننا وبينك موعداً لا نخلفه        |

# الأنبياء

| 108 ٢٠           | يسبحون الليل والنهار لا يفترون        |
|------------------|---------------------------------------|
| 7.9              | لا يسئل عما يفعل وهم يسئلون           |
| 107 77           | ولا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون   |
| ٤١٠٣٥            | كل نفس ذائقة الموت                    |
| 73 AP3           | ولئن مستهم نفحة من عذاب ربك           |
| V3 FP7, VP7, PP7 | ونضع الموازين القسط ليوم القيامة      |
| ۳۸۸۳             | مسني الضر وأنت أرحم الراحمين          |
| 0 E 1 AV         | لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من      |
| ٥٤١ ٨٩           | رب لا تذرني فرداً وأنت خير الوارثين   |
| ۹۰٩٠             | إنهم كانوا يسارعون في الخيرات         |
| 211              | قل رب احكم بالحق                      |
|                  | الحج                                  |
| Y. W. 19V        | من مضغة مخلقة وغير مخلقة              |
| ٣٠٩ ٢٦           | وإذبوأنا لإبراهيم مكان البيت          |
| 10 YV            | وأذن في الناس بالحج يأتوك رجالاً وعلى |
| ۸۹٣٧             | ولكن يناله التقوى منكم                |
| ٥٠٥٤٠            | ولينصرن الله من ينصره                 |
| 73 +37,737       | أفلم يسيروا في الأرض فتكون لهم قلوب   |
| TV1.7YT.YY VA    | وما جعل عليكم في الدين من حرج         |
|                  |                                       |

|             | المؤمنون                              |
|-------------|---------------------------------------|
| 7.7"17      | ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين    |
| 197 18      | فخلقنا المضغة عظاماً فكسونا العظام    |
| 10 V37, PVY | يا أيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا |
| ٧٦٠         | ولقد أخذناهم بالعذاب فها استكانوا     |
| 0771•1      | فلا أنساب بينهم يومئذ ولا يتساءلون    |
| ٣٩٦١٠٣      | أولئك الذين خسروا أنفسهم              |
| ٨١٨١١٨      | وقل رب اغفر وارحم                     |
|             | النور                                 |
| 77          | وليعفوا وليصفحوا                      |
| £ £ ٣ ٣ o   | الله نور السهاوات والأرض مثل نوره     |
| ٥٢٧ ٤٠      | ومن لم يجعل الله له نوراً             |
| 00 75,133   | وعدالله الذين آمنوا منكم وعملوا       |
| ٣٠٠         | فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن       |
|             | الفرقان                               |
| ١٢          | للعالمين نذيراً                       |
| ٣٩١ ٤٨      | وأنزلنا من السهاء ماء طهوراً          |
|             | الشعراء                               |
| ξξξ o       | وما يأتيهم من ذكر من الرحمن محدث      |
| 77-37       | قال فرعون وما رب العالمين * قال رب    |
| 019         | كذبت قوم نوح                          |
| ٥٢١١٦٥      | أتأتون الذكران من العالمين            |

#### الفهارس 107 ..... FOI الذي يراك حين تقوم • وتقلبك في النمل أمن يجيب المضطر إذا دعاه 77 ..... VAY ..... 77 قل عسى أن يكون ردف لكم ٣.9 ..... VY من جاء بالحسنة فله خير منها وهم من فزع ١٣٠ ..... ٨٩ ومن جاء بالسيئة فكبت وجوههم في النار ١٣٠ ..... ٩٠ القصص أمة من الناس يسقون **777** ..... **7**7 رب إنى لما أنزلت إلى من خبر فقبر 0 2 1 ..... 7 2 العنكبوت الم • أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا الروم ٦٣ ..... ٣ وهم من بعد غلبهم سيغلبون واختلاف ألسنتكم £0£ ..... YY فإذا أصاب به من يشاء من عباده إذا هم ٨٤ ..... ٤٨ مالبثوا غير ساعة 171 ..... 00 لقمان يا بني أقم الصلاة وأمر بالمعروف وانه عن ٤٩٣ .... ١٧ السجدة ۲۱ ......۱٦ تتجافي جنوبهم عن المضاجع

فلا تعلم نفس ما أخفى لهم من قرة أعين

£ £ Y ..... \ Y

|        | الأحزاب                                   |
|--------|-------------------------------------------|
| 111 ٢٣ | وما زادهم إلا إيهاناً وتسليهاً            |
| mar mm | إنها يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل       |
| ٥ ٧٠   | يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله            |
|        | سبا                                       |
| ٢٩     | وما أنفقتم من شيء فهو يخلفه               |
|        | فاطر                                      |
| ٥ ٥٦٤  | فلا تغرنكم الحياة الدنيا ولا يغرنكم بالله |
| ۸۶ ٦٨  | ولا تزر وازرة وزر أخرى                    |
|        | يس                                        |
| 99     | إنا نحن نحيي الموتى                       |
|        | الصافات                                   |
| 10'0   | والله خلقكم وما تعملون                    |
| 071371 | أتدعون بعلاً                              |
|        | ص ٠                                       |
| ٠٢٨٨٤  | وآتيناه الحكمة وفصل الخطاب                |
|        | الزمر                                     |
| YTV YY | أفمن شرح الله صدره للإسلام فهو على نور    |
| ۲۰     | أن تقول نفس يا حسرتي على ما فرطت          |
| ٣٠١ ٥٩ | قد جاءتك آياتي                            |
| ۲۲     | الله خالق کل شيء                          |
| ۰۲۸ ٧٣ | وفتحت أبوابها                             |

|                  | ح الفهارس                               |
|------------------|-----------------------------------------|
| ٥٢١٧٥            | وترى الملائكة حافين من حول العرش        |
|                  | غافر                                    |
| ١١               | حم • تنزيل الكتاب من الله العزيز العليم |
| ۰۶۰،۳٦۲ ۲۰۳۱، ۶۰ | وقال ربكم ادعوني أستجب لكم              |
|                  | فصلت                                    |
| ١٣٨٧             | لا يؤتون الزكاة                         |
| ٣٨٢ ٣٠           | إن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا    |
| ٣٧٥ ٤٠           | اعملوا ما شئتم                          |
| 73 ٢٢            | وإنه لكتاب عزيز                         |
|                  | الشورى                                  |
| AA Y•            | من كان يريد حرث الآخرة نزد له في حرثه   |
| ٤٠٦ ٣٤           | أو يوبقهن بها كسبوا                     |
| ١٣٠ ٤٥           | ألا إن الظالمين في عذاب مقيم            |
|                  | الزخرف                                  |
| ٣٦٢ ٢٣           | إنا وجدنا آباءنا على أمة                |
|                  | محمد                                    |
| 111 1V           | والذين اهتدوا زادهم هدي وآتاهم تقواهم   |
| ۸٥ ٣٦            | إنها الحياة الدنيا لعب ولهو             |
|                  | الفتح                                   |
| ٤٤               | اليزدادوا إيهاناً مع إيهانهم            |
| 119 17           | ومن لم يؤمن بالله ورسوله                |
| ۲۷ ۲۷            | لتدخلن المسجد الحرام إن شاء الله        |

|                  | الحجرات                                    |
|------------------|--------------------------------------------|
| ۰۱۸۱۱            | لا يسخر قوم من قوم عسى أن يكونوا           |
| 771 17           | اجتنبوا كثيراً من الظن                     |
| 71 737,770       | إن أكر مكم عند الله أتقاكم                 |
| 17861.461.818    | ولكن قولوا أسلمنا                          |
|                  | ق                                          |
| ٣١٤ ١٨           | ما يلفظ من قول إلا                         |
| 7 ٤ ١ ٣٧         | إن في ذلك لذكرى لمن كان له قلب             |
|                  | الذاريات                                   |
| ٥٤٠ ١٧           | كانوا قليلاً من الليل ما يهجعون. وبالأسحار |
| 77               | وفي السماء رزقكم وما توعدون • فورب         |
| ٥٣-٢٦ ٨٠١٠ ٣٦-٣٥ | فأخرجنا من كان فيها من المؤمنين • فيما     |
|                  | النجم                                      |
| YV£ £            | إن هو إلا وحيٌ يوحى                        |
| 177 77           | فلا تزكوا أنفسكم                           |
|                  | القمر                                      |
| 100 ٤٩           | إنا كل شيء خلقناه بقدر                     |
|                  | الرحمن                                     |
| ١٥٧ ٦٠           | هل جزاء الإحسان إلا الإحسان                |
|                  | الحديد                                     |
| 119 V            | آمنوا بالله ورسوله                         |
| ٤٠٣١١            | من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً           |

#### الفهارس 77 ..... ٢٥٥ فطال عليهم الأمد فقست قلوبهم المجادلة والذين يظاهرون من نسائهم ثم يعودون أولئك كتب في قلوبهم الإيمان TT 8 ..... YY الحشر ويؤثرون على أنفسهم ولوكان بهم ٤٠٢ ..... ٩ التغابن وصوركم فأحسن صوركم وإليه المصير إن من أزواجكم وأولدكم عدوا لكم 09......18 فاتقوا الله ما استطعتم YYY ..... 17 الطلاق TEO ..... Y ومن يتق الله يجعل له مخرجا • ويو زقه وأولات الأحمال أجلهن أن يضعن Y • • ..... { £9.68...... 1Y الله الذي خلق سبع سموات ومن الأرض التحريم لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون اللك ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير 100 ..... 18 القلم ن والقلم وما يسطرون الحاقة ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ

|           | لفهارس   |                                        |
|-----------|----------|----------------------------------------|
| ٤٠٣٣٣     |          | إنه كان لا يؤمن بالله العظيم • ولا يحض |
|           | الجن     |                                        |
| 15        |          | فمن يؤمن بربه فلا يخاف بخساً ولا       |
| ١٣٠ ٢٣    |          | ومن يعص الله ورسوله فإن له نار جهنم    |
|           | المدفر   |                                        |
| ٣١ ١١١ ٢١ |          | ويزداد الذين آمنوا إيهاناً             |
| ٤٠٣ ٤٢    |          | ما سلككم في سقر • قالوا لم نك من       |
|           | القيامة  |                                        |
| 104 ٢٣-٢٢ |          | وجوه يومئذ ناضرة                       |
|           | الإنسان  |                                        |
| ٤٠٢       |          | ويطعمون الطعام على حبه                 |
| ٤١٣،١٥٥٣٠ |          | وما تشآءون إلا أن يشاء الله            |
|           | النازعات |                                        |
| ٨٥ ٤٥     |          | إنها أنت منذر من يخشاها                |
| 73-73 751 |          | يسئلونك عن الساعة                      |
|           | الإنفطار |                                        |
| Y7Y Y7"   |          | كراماً كاتبين                          |
|           | المطففين |                                        |
| ١٤١٤      | رن       | كلا بل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبو   |
| 10910     |          | كلا إنهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون        |
|           | الأعلى   |                                        |
| ١٨٤ ٤     | وى       | والذي أخرج المرعى • يجعله غثاء أح      |

# الفهارس ک

|           | الفجر                                      |
|-----------|--------------------------------------------|
| ٣0V YV    | يا أيتها النفس المطمئنة ارجعي إلى ربك      |
|           | البلد                                      |
| 7 1       | وأنت حل بهذا البلد                         |
|           | الشمس                                      |
| 147 1.    | وقد خاب من دساها                           |
|           | الليل                                      |
| 1 • •     | والليل إذا يغشى                            |
| Y•9       | فأما من أعطى واتقى • وصدق بالحسنى          |
| 1817-10   | لا يصلاها إلا الأشقى• الذي كذب وتولى       |
| ٧٧ ٢٤٣    | ومىجنبها الأتقى                            |
|           | الشرح                                      |
| ٣٧١ ٥     | فإن مع العسر يسراً                         |
|           | البينة                                     |
| ٥ ٥       | وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين |
|           | וננונו                                     |
| 80T-T99 V | فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره               |
|           | النصر                                      |
| ٦٣١       | إذا جاء نصر الله والفتح                    |



### فهرس الأحاديث

| الصفحة | الحديث                             |
|--------|------------------------------------|
| 0 * *  | ائتمروا بالمعروف وتناهوا عن المنكر |
| YV ·   | أبسط ردائك                         |
| 1.7    | أتدرون ما الإيمان بالله؟           |
| £7     | اتركوني ما تركتكم                  |
| ٣٧٨    | أثقل ما وضع في الميزان حسن الخلق   |
| vy     | اختر أربعا منهن وفارق سائرهن       |
| ۲۸۰    | إذا أبَقَ العبد لم تقبل له صلاة    |
| ٥٣٠    | إذا التقى المسلمان بسيفهما         |
| λλ     | إذا أنفـق الرجل على أهله           |
| YYA    | إذا غضب أحدكم فليتوضأ بالماء       |
| **YY   | إذا غضب أحدكم وهو قائم فليجلس      |
| ΨΥΛ    | إذا غضبت فاسكت                     |
| ۲۰٤    | إذا مَرَّ بالنطفة ثنتان وأربعون    |
| 197    | إذنك عَلِيَّ أن                    |
|        | ازهد في الدنيا يحبك الله           |
| ٣٧٦    | استحيوا من الله حق الحياء          |

| اسمعوا واطيعوا ما أقاموا فيكم كتاب الله                              |
|----------------------------------------------------------------------|
| أشدكم من غلب نفسه عند الغضب                                          |
| أعطوهم حقهم فإن الله سائلهم                                          |
| أعطيت خمساً لم يعطى أحد                                              |
| أفضل الناس مؤمن مزهد قضل الناس مؤمن مزهد                             |
| اقتدوا بالذين من بعدي أبي بكر وعمر                                   |
| أقربهما منك باباًأقربهما منك باباً                                   |
| أكمل الناس عقلاً أطوعهم لله ٢٦٤                                      |
| ألا أنبئكم بأمرين خفيف مؤنتهما                                       |
| الإثم حزاز القلوب                                                    |
| الإسلام علانية والإيمان في القلب                                     |
| الأعمال بالنيات ٣١، ٣٥، ٧٧، ٨١، ٨٣، ٨٨، ٩٠، ٩٠ ٤٨١                   |
| الإيهان اعتقاد بالقلب وإقرار                                         |
| الإيهان بضع وسبعون باباً أدناها إماطة                                |
| البينة على المدعي واليمين على من أنكر                                |
| التقوى ها هنا ١٠٥٠٩ التقوى ها هنا                                    |
| الحج عرفة                                                            |
| الحلال بيّن والحرام بيّن ١٨٠، ٢٢٥، ٢٣٤، ٢٨٠، ٢٩٠، ١٩٢، ٢٨٩، ٢٨٩، ٤٨١ |

| ٥٤٣     | الحمى حظ كل مؤمن من النار        |
|---------|----------------------------------|
| ٣٧٥،٣٧٤ |                                  |
| ٥٤٠     | الدعاء مخ العبادة                |
| 10.1189 | الزاد والراحلة                   |
| ٤٢٠     | اللهم اجعل رزق آل محمدٍ كفافاً   |
| 0 8 7   | اللهم انقل حماها واجعلها بالجحفة |
| 180     | اللهم إني عبدك وابن عبدك ناصيتي  |
| ٣٥٣     | اللهم بارك فيه                   |
| ٤٩،٤٨   | اللهم رب السماوات السبع وما      |
| ToT     | اللهم زده علماً وفقهاً           |
| ۳۰۳     | اللهم علمه الحكمة وتأويل القرآن  |
| 01 •    | اللهم هذا قسمي فيما أملك         |
| ٦٧      | المرء مع من أحب                  |
| ٧٧      | المسلمون تنكافيء دمائهم          |
| ٣•λ     | المسلمون يتكافئون                |
| YTY     | المعاصي بريد الكفر               |
| ٦٧      | الناس كأسنان المشط               |
| νε      | أما بعد؛ فإنه لم يخف عليّ        |

| امة غر من السجود محجلون                    | امتي يوم القي   |
|--------------------------------------------|-----------------|
| بجمع خلقه في بطن أمه                       | إن أحدكم إ      |
| مِل صالحما                                 | إن أخاكِ رج     |
| ضع وسبعون شعبة                             | إن الإيهان به   |
| أمين                                       | إن الروح الأ    |
| درك بحسن خلقه                              | إن العبد ليد    |
| لريشة بأرض فلاة تقلبه الرياح               | إن القلب ك      |
| وجل قد وكل بالرحم ملكاً                    | إِنَّ الله عز ا |
| ذهب عنكم عُبية الجاهلية                    | إن الله قد أر   |
| ظر إلى صوركم وأموالكمظر إلى صوركم وأموالكم | إن الله لا ين   |
| ، الملحين في الدعاء                        | إن الله يحب     |
| سبقت غضبي وغلبت غضبي                       | إن رحمتي .      |
| مة وتسعين اسمــاً                          | إن لله تسع      |
| ن تموت حتى تستكمل رزقها                    | إن نفساً لر     |
| للبك لله عز وجلللبك لله عز وجل             | أن يسلم ة       |
| فق نفقة تبتغيفق                            | إنك لن تن       |
| سمون إلي ولعل بعضكم                        | إنكم تخته       |
| ي النسيئة                                  | إنها الربا ف    |

| 18      | نها الزكاة في الأموال النامية         |
|---------|---------------------------------------|
|         | إنها أنا بشر مثلكم وإنكم              |
|         | أنه يوزن مداد العلماء ودم الشهداء     |
| +       | إني لأعلم كلمة لو قالها لذهب          |
| 377     | أول ما خلق الله القلم ثم خلق          |
| £ £ • . | أيها الناس                            |
|         | بل للناس عامة                         |
| 187     | تسموا باسمي ولا تكنوا بكنيتي          |
| ۰۲۲     | تعلموا من أنسابكم ما تصلون به أرحامكم |
| £77     | تناكيحوا تناسلوا                      |
| mai     | ثلاثة مواطن لا يذكر أحد فيها          |
| ٣١٩     | جائزته يوم وليلة                      |
| £VY     | جبلت القلوب على حب من أحس إليها       |
| ξ··     | جُعلت قرت عيني في الصلاة              |
| ٤٧١     | حبوا الله لما يغدوكم                  |
| ٣٧٩     | حسن خلقك مع الناس                     |
| 007     | خط النبي ﷺ خطأ مربعاً وخط خطأ         |
| £77     | خُلق الإنسان على ستين                 |

| خلقت عبادي حنفاء فاجتالتهم الشياطين    |
|----------------------------------------|
| خياركم أحاسنكم أخلاقاً                 |
| دع ما يريبك إلى ما لا يريبك            |
| دعا لأنس بالبركة في ماله وولده         |
| ذاك جبريل؛ أما إنه ستفقد بصرك          |
| ذكاة الجنين ذكاة أمه                   |
| ذو الوجهين لا يكون عند الله وجيهاً     |
| رضيت لأمتي ما رضي لها ابن أم عبد       |
| شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي            |
| علم لا ينفع وجهالة لا تضر              |
| غسل الجمعة واجب على كل محتلم           |
| فإن تقرب بشبر تقربت                    |
| فُضلت على الأنبياء بست                 |
| فهلا شققت عن قلبه                      |
| قد وضعت فانكحي من شئت                  |
| كان أشد حياء من البكر في خدرها         |
| كفي بالمرء إثماً أن يحبس عمن يملك قوته |
| كل أمر ذي بال لم يبدأ فيه بالحمد       |

| كل لحم نبت من سحت فالنار أولى به               |
|------------------------------------------------|
| لئن لم يننه أقوام عن ودعهم الجمعة              |
| لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا                     |
| لا تغضب ۲۲۳، ۲۲۵، ۲۲۹، ۳۲۳، ۲۸۳ کم۳            |
| لا تقوم الساعة حتى يكونلا تقوم الساعة حتى يكون |
| لا ضرر ولا ضرار ٣٥، ٤٧٩ ، ٤٨١ .                |
| لا طلاق في إغلاق                               |
| لا يؤمن أحدكم حتى يكون                         |
| لا يأتي على الناس زمان إلا الذي                |
| لا يزني الزاني حين يزنيلا يزني الزاني حين يزني |
| لا يقبل الله صلاة أحدكم                        |
| لا يقتل مسلم بكافر                             |
| لا يكفر أحد إلا بجحوده                         |
| لا يمنعن جار جاره أن يغرز                      |
| لا ينبغي لذي الوجهين أن يكون أميناً            |
| لا؛ إلا أن تطوع                                |
| لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر              |
| لَرِجلا عبدالله في الميزان أثقل                |

| لن يغلب عسرٍ يسرينلن يغلب عسرٍ يسرين     |
|------------------------------------------|
| لو كان لابن آدم واديان من                |
| لولا الهجرة لكنت امرأ من الأنصار         |
| ليبلغ الشاهد منكم الغائب                 |
| ليلة الضيف واجبة على كل مسلم             |
| ما أظن أن عمر يجترئما أظن أن عمر يجترئ   |
| ما أمرت أن أشق                           |
| ما تصدق أحد بصدقة من طيَّب               |
| ما عبدالله بشيء أفضلما عبدالله بشيء أفضل |
| ما من داع يدعو بدعاء ٥٤٠                 |
| ما من دعوة أحب إلى الله                  |
| ما منكم من أحد ما نفس                    |
| ما هلك امرؤ عرف قدره                     |
| مات حتف أنفه                             |
| من أتى عراِفاً فسأله عن شيء              |
| من أحب أن يقرأ القرآن                    |
| من أحدث في أمرنا هذا ما ليس              |
| من أعتق شركاً له في عبد                  |

|                    | من أمر بمعروف                     |
|--------------------|-----------------------------------|
| ٣٠٩                | من بدّل دينـه فاقتلـوه            |
| ٤٤٠                | من بنى لله تعالى مسجداً ولو       |
| 798, 797, 797, 387 | من حسن إسلام المرء تركه           |
| 74                 | من حفظ على أمتي أربعين            |
| 0 8 7              | من ذهب حبيبتاه فصبر لم            |
| ۲۸۰                | من شرب الخمر                      |
| ٢٠٤                | من صلى بالليل حسن                 |
| ٤٩                 | من ظلم ڤيد شبر طوقه من            |
| T18,798            | من عد كلامه من عمله قل            |
| ٣٠٤                | من قام رمضاناً إيهاناً واحتساباً  |
| ٣٠٨                | من قتل عبده قتلناه ومن            |
| ٣٧٣                | من كذب عليَّ متعمداً فليتبوء      |
| £77                | من مات له ثلاث من                 |
| 101                | من مات ولم يحج حجة الإسلام        |
| Ψξ٩                | من يرد الله به خيراً يفقه         |
| ١٨١                | نضَّر الله امرؤاً سمع مقالتي      |
|                    | نِعَمَ البيت عبدالله وأبو عبدالله |

| ٤١٨         | نية المؤمن أبلغ من عمله         |
|-------------|---------------------------------|
|             | والصدقة برهان                   |
|             | والله يا معاذ إني لأحبك         |
|             | والمهاجر من هجر ما نهى الله عنه |
|             | وأوتيت جوامع الكلم              |
|             | وجبت محبتي للمتحابين فيَّ       |
| 37          | وزويت لي الأرض                  |
|             | وكل مولود يولد على الفطرة       |
| ٥٣٧ ١٣٤٩    | ولا يزال عبدي يتقرب             |
|             | يا أبا هريرة                    |
|             | يا غلام                         |
| TET         | يأتي معاذ يوم القيامة بين       |
| ٣٦٣         | يبعث الله زيد بن عمرو           |
| YY          |                                 |
| ١٣٠،١٢٨،١٢٥ |                                 |
| o • Y       |                                 |
| 616         | 1M. 1.W.1. 3.1.                 |



# فهرس أسماء الأعلام

| الصفحة                      | الاسم                                         |
|-----------------------------|-----------------------------------------------|
| ٤٥                          | إبراهيم بن محمد السري الزجاج                  |
| 7 8 7                       | أحمد بن إدريس بن عبدالرحمن المالكي            |
| £ 0 A                       | أحمد بن عبدالله البرقي                        |
| 1.7                         | أحمد بن عمر بن أنس بن دلهاث العذري            |
| Y o V                       | أحمد بن فرح بن أحمد بن حمد اللخمي الإشبيلي    |
| ٩٠                          | أحمد بن محمد بن مفرج الأشبيلي                 |
| ن طاهر التيمين              | إسهاعيل بن محمد بن الفضل بن علي بن أحمد بـ    |
| 7 8 0                       | الحارث بن أسد المحاسبي                        |
| ٤٣                          | الحسن بن أحمد بن عبدالغفار الفارسي            |
| YA9                         | الحسن بن عبدالله بن سعيد العسكري              |
| ٤٥                          | الحسين بن الفضل الكوفي                        |
| ٤٠                          | الخليل بن أحمد الفراهيدي                      |
| ٥٤                          | حُرثان من عدوان بن عمرو بن قيس غيلان  .       |
| ١٦٨                         | دحية بن خليفة بن فروة بن فضالة الكلبي         |
| ي                           | طاهر بن مفوِّز بن أحمد مفوِّز المعافري الشاطب |
| لأزدي الأندلسي الإشبيلي ١٨٥ | عبدالحق بن عبدالرحمن بن عبدالله بن السين ا    |
|                             |                                               |

| عبدالعزيز بن إبراهيم بن أحمد أبو فارس القرشي التميمي ٤٤           |
|-------------------------------------------------------------------|
| عبدالكريم بن هوازن بن عبدالملك بن طلحة القشيري                    |
| عبدالله بن علي بن عبدالله بن علي بن أحمد اللخمي                   |
| عبدالملك بن حبيب بن سليمان بن هارون القرطبي الأندلسي الألبيري ١٢٨ |
| عبدالوهاب بن علي بن نصر البغدادي المالكي                          |
| عبيدالله بن الحسين بن الحسن بن جلاب المصري                        |
| علي بن طلحة بن كروان الواسطي                                      |
| علي بن محمد بن عبدالصمد الهمداني المصري السخاوي                   |
| محمد بن عبدالله بن عبدالعزيز المازوني                             |
| محمد بن عبدالله بن عبدالله بن مالك                                |
| محمد بن علي بن عطية الحارثي                                       |
| محمد بن محمد بن محمد أبو حامد الغزالي                             |
| محمد عُزيز السجستاني                                              |

#### فهرس المصادر والمراجع

- ١ الإبانة / ابن بطة العكبري.
- ٢ الأجوبة المرضية / السخاوي.
- ٣ الأحكام الكبرى/ عبدالحق الأشبيلي.
  - ٤ الأدب المفرد/ البخاري.
    - ٥ الأذكار / النووي.
    - ٦ الإرشاد الخليلي.
  - ٧ الاستيعاب / ابن عبدالبر.
  - ٨ الاستذكار / ابن عبدالبر.
- ٩ الإسرائيليات / محمد محمد أبو شهية.
- ١٠- الأسنى في أسهاء الله الحسنى / القرطبي.
  - ١١- الاشتقاق/ الزجاج.
- ١٢ الإصابة في تمييز الصحابة / ابن حجر العسقلاني.
- ١٣ الأضواء السماوية في تخريج الأربعين النواوية فوزي بن عبدالله.
  - ١٤ الاعتصام / الشاطبي.
  - ١٥ الإعلام بفوائد عمدة الأحكام / ابن الملقن.
  - ١٦ الإقصاح على معاني الصحاح / ابن هبيرة.
  - ١٧ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر / ابن أبي الدنيا.
    - ١٨ الانتصار / الباقلاني.
    - ١٩ الأنساب / السمعاني.
    - ٢٠- الأوسط/ ابن المنذر.
      - ٢١- الإيمان/ ابن منده.

٢٢- إتحاف الخيرة المهرة / البوصيري.

٢٣- إحكام الأحكام / ابن دقيق العيد.

٢٤- أحكام القرآن / ابن العربي.

٢٥- أحكام القرآن / الجصاص.

٢٦ - أحسن المقال / عبدالرؤوف عبدالمنان.

٢٧- أخلاق النبي ﷺ / أبو الشيخ.

٢٨- أخلاق العلماء/ الآجري.

٢٩ - أدب الإملاء والاستملاء / السمعان.

٣٠- إرواء الغليل/ الألباني.

٣١- إعلام الموقعين عن رب العالمين / ابن قيم الجوزية.

٣٢- إعلام المسلمين بعصمة النبيين / المكي.

٣٣- أعيان العصر / الصفدى.

٣٤- إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان / ابن قيم الجوزية.

٣٥- إكمال المعلم بفوائد مسلم / القاضي عياض.

٣٦- الباعث الحثيث / ابن كثير.

٣٧- الباعث على إنار البدع والحوادث / أبو شامة.

٣٨- البداية والنهاية / ابن كثير.

٣٩- البحر الزخار / البزار.

٠٤- البدع والنهي عنها / ابن وضاح.

١ ٤ - بدائع الفوائد/ ابن قيم الجوزية.

٤٢ - بدائع الصنائع / الكساني.

٤٣ - بداية المجتهد/ ابن رشد.

٤٤ – بصائر ذوي التمييز / الفيروز آبادي.

٥٤ - بغية الوعاة / السيوطي.

٤٦- بلوغ المرام/ ابن حجر العسقلاني.

٤٧ - التدمرية / ابن تيمية.

٤٨ – التدوين في أخبار قزوين / القزويني.

٤٩ - التذكرة / القرطبي.

٥٠- التعليق على الموطأ/ الوقشي.

٥ - التعيين في فوائد الأربعين / الطوفي.

٥٢ - التفسير القيم/ ابن قيم الجوزية.

٥٣ - التفسير الكبير / ابن تيمية.

٥٤ - التقييد والايضاح / العراقي.

٥٥ - التلقين / القاضي عبدالوهاب.

٥٦ - التمهيد/ ابن عبدالبر.

٥٧ - التنقيح / الزركشي.

٥٨ - التهذيب - ابن حجر العسقلاني.

٥٩- التوحيد/ ابن خزيمة.

٦٠ - تأويل مشكل القرآن / ابن قتيبة.

٦١ - تاريخ بغداد / الخطيب البغدادي.

٦٢ - تالي تلخيص المتشابه / الخطيب البغدادي.

٦٢ - تحقيق المراد/ العلائي.

٦٤ - تحفة الأحوذي/ المباركفوري.

٦٥ - تحفة المودود/ ابن قيم الجوزية.

٦٦ - تذكرة الحفاظ/ الذهبي.

٦٧ - ترويح أولى الدمائة / الأدفوي.

٦٨ - تشنيف المسامع / الزركشي.

٦٩ - تطهير الطوية / القارى.

٧٠- تقرير القواعد/ ابن رجب الحنبلي.

٧١- تلبيس إبليس / ابن الجوزي.

٧٢- تلخيص الحبير / ابن حجر العسقلاني.

٧٣ - تمام المنة / الألباني.

٧٤- تنزيه الأنبياء / ابن حمير.

٧٥- تهذيب الأسهاء واللغات/ النووي.

٧٦- تيسير الكريم الرحن/ السعدي.

٧٧- الجواب الكافي / ابن قيم الجوزية.

٧٨- الجواهر والدرر/ السخاوي.

٧٩- الجامع في المقدمات / ابن رشد.

• ٨- الجامع في آداب الراوي وأخلاق السامع / الخطيب البغدادي.

٨١- الجامع الكبير / السيوطي.

٨٢- الجرح والتعديل/ ابن أبي حاتم.

٨٣- جامع البيان/ الطبري.

٨٤- جامع بيان العلم وفضله / ابن عبدالبر.

٨٥- جامع العلوم والحكم / ابن رجب الحنبلي.

٨٦- الحاوي الكبير/ الماوردي.

٨٧- الحجة في بيان المحجة / الهيثمي.

٨٨- الحوادث والبدع/ الطرطوشي.

٨٩ حاشية ابن عابدين / ابن عابدين.

٩٠ - حسن المحاضرة / السيوطي.

٩١ - حكم تارك الصلاة / الألباني.

٩٢ - حلية الأولياء / أبو نعيم الأصفهاني.

٩٣ - الدعاء / الطرطوشي

٩٤ - الدعاء/ الضبي.

٩٥ - الدر المنثور / السيوطي.

٩٦ - الديباج المذهب/ ابن فرحون.

٩٧ - درء تعارض العقل والنقل / ابن تيمية.

٩٨ - ديوان أبي العتاهية / أبو العتاهية.

٩٩ - ذم الدنيا / ابن أبي الدنيا.

١٠٠- ذم الكلام/ الهروي.

١٠١ - ذيل تاريخ بغداد / ابن النجار.

١٠٢- الرد على الجهمية / أحمد بن حنبل.

١٠٣ - الرد على بشر المريسي / عثمان بن سعيد الدارمي.

١٠٤ - الروايتين والوجهين / الفراء.

١٠٥ - الرؤية / الدارقطني.

١٠٦ - رسالة إهداء الثواب / ابن تيمية.

١٠٧ - رسالة في حكم لحم الخيل/ ابن قطلوبغا.

١٠٨ - روضة العقلاء/ ابن حبان.

١٠٩ - روضة المحبين/ ابن قيم الجوزية.

١١٠ - رؤية الله تعالى في المنام / عمر بن إبراهيم.

١١١- رؤية النبي ﷺ ربه تعالى / محمد التميمي.

١١٢ - الزهد/ أحمد بن حنبل.

١١٣ - الزهد/ هنادين السري.

١١٤ - الزهد/ وكيع بن الجراح.

١١٥ - السنة / عبدالله بن أحمد بن حنبل.

١١٦- السنة / ابن أبي عاصم.

١١٧ - السنن - الدارقطني.

١١٨ - سبل السلام/ الصنعان.

١١٩ - سنن أبي داود / أبو داود.

١٢٠ - سنن ابن ماجه / ابن ماجه.

١٢١ - سنن الترمذي/ الترمذي.

١٢٢ - سنن النسائي/ النسائي.

١٢٣ - سير أعلام النبلاء/ الذهبي.

١٢٤ - شأن الدعاء / الخطابي.

١٢٥ - الشريعة / الآجري.

١٢٦ - الشفا في تعريف حقوق المصطفى / القاضي عياض.

١٢٧ - شذرات الذهب/ ابن عماد.

۱۲۸ - شرح ابن عقيل / ابن عقيل.

١٢٩ - شرح ابن بطال / ابن بطال.

١٣٠ - شرح الخرقي / الزركشي.

١٣١ - شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة / اللالكائي.

١٣٢ - شرح الأربعين / ابن دقيق العيد.

١٣٣ - شرح الأربعين / ابن عثيمين.

١٣٤ - شرح السنة / البربهاري.

١٣٥ - شرح السفارينية / ابن عثيمين.

١٣٦ - شرح السنة / البغوي.

١٣٧ - شرح سنن أبي داود/ ابن قيم الجوزية.

١٣٨ - شرح الطيبي على المرقاة / الطيبي.

۱۳۹ - شرح معاني الآثار / الطحاوي.

١٤٠ - شرح النووي على صحيح مسلم / النووي.

١٤١ - شرح الحديث المقتفى / أبو شامة.

١٤٢ - شرف أصحاب الحديث/ الخطيب البغدادي.

١٤٣ - شعب الإيمان / البيهقي.

١٤٤ - شفاء العليل/ ابن قيم الجوزية.

١٤٥ - الصاحبي / ابن فارس.

١٤٦ - الصمت وآداب اللسان / ابن أبي الدنيا.

١٤٧ - الصلة / ابن بشكوال.

١٤٨ - صحيح ابن حبان / ابن حبان.

١٤٩ - صحيح ابن خزيمة / ابن خزيمة.

١٥٠ - صحيح البخاري/ البخاري.

١٥١- صحيح مسلم/ مسلم.

١٥٢ - صحيح الترغيب والترهيب/ الألباني.

١٥٣ - صيانة صحيح مسلم / ابن الصلاح.

١٥٤ - الضعفاء/ العقيلي.

١٥٥- الضوء اللامع/ السخاوي.

١٥٦ - ضعيف سنن الترمذي / الألباني.

١٥٧ - الطبقات / ابن سعد.

١٥٨- الطهور / ابن عبيد.

١٥٩ - طبقات الحنابلة / ابن رجب الحنبلي.

١٦٠ - طبقات الشافعية الكبري/ السبكي.

١٦١ - طبقات المحدثين بأصبهان / ابن الشيخ.

١٦٢ - طبقات المفسرين / الأرنوي.

١٦٣ - طرح التثريب/ القرافي.

١٦٤ - طريق الهجرتين / ابن قيم الجوزية

١٦٥- العظمة / أبو الشيخ.

١٦٦ - العقوبات / ابن أبي الدنيا.

١٦٧ - العقيدة السلفية في كلام رب البرية / الجديع.

١٦٨ - العواصم والقواصم / ابن الوزير.

١٦٩ - العلل/ ابن الجوزي.

١٧٠ - العلل / أبي حاتم.

١٧١ - عدة الصابرين / ابن قيم الجوزية.

١٧٢ - عمدة القاري / العيني.

١٧٣ - عمل اليوم والليلة / ابن السني.

١٧٤ - عون المعبود/ العظيم آبادي.

١٧٥ – عيون الأخبار / ابن قتيبة.

١٧٦ - الفرج بعد الشدة / ابن أبي الدنيا.

١٧٧ - الفرق بين النصيحة والتعيير / ابن رجب الحنبلي.

١٧٨ - الفروق اللغوية / العسكري.

١٧٩ – الفروق / القرافي.

١٨٠ – الفروع / ابن مفلح.

١٨١ - الفصول في الأصول / الجصاص.

١٨٢ - الفصل بين الملل والنحل / ابن حزم.

١٨٣ - الفقيه والمتفقه / الخطيب البغدادي.

١٨٤ - الفوائد/ ابن قيم الجوزية.

١٨٥ - الفوائد المجموعة / الشوكاني.

١٨٦ - فتح الباري/ ابن حجر العسقلاني.

١٨٧ - فتح الباري / ابن رجب الحنبلي.

١٨٨ - فضائل الصحابة / أحمد ابن حنبل.

١٨٩ - فضيلة الشكر / الخرائطي.

١٩٠ - فهرس آل البيت علوم الحديث / جامعة آل البيت.

١٩١ - فهرس المكتبة الوطنية.

۱۹۲ - فهرس شستر بتي.

١٩٣ - القواعد / ابن اللحام.

١٩٤ - القواعد الكبرى / ابن عبدالسلام.

١٩٥ - القاموس المحيط / الفيروز آبادي.

١٩٦ - القول المبين / مشهور بن حسن.

١٩٧ - قرى الضيف / ابن أبي الدنيا.

١٩٨ - قضاء الحوائج / ابن أبي الدنيا.

١٩٩ - الكاف الشاف / ابن حجر العسقلان.

۲۰۰- الكامل/ ابن عدى.

٢٠١- الكشاف/ الزمخشري.

٢٠٢ - الكفاية في علم الرواية / الخطيب البغدادي.

۲۰۳-الكني/ الدولان.

٢٠٤- كتب حذر منها العلماء/ مشهور بن حسن.

٢٠٥ - كشف الأستار / البزار.

٢٠٦- كشف الظنون / حاجي خليفة.

٢٠٧- كشف الخفاء ومزيل الإلباس/ العجلوني.

۲۰۸- كشف مشكل الآثار / الطحاوي.

٢٠٩- كنز العمال / الهندي.

٢١٠- لسان الميزان / الذهبي.

٢١١- لسان العرب/ ابن منظور.

٢١٢- المجالس/ الخطيب الأسكافي.

٢١٣- المجالسة وجواهر العلم/ الدينوري.

٢١٤- المجموع شرح المهذب/ النووي.

٢١٥ - المحدث الفاصل / الرامهرمزي.

٢١٦- المحرر الوجيز / ابن عطية.

٢١٧- المحلى / ابن حزم.

٢١٨- المدخل/ ابن الحاج.

٢١٩- المسائل الاعتزالية في تفسير الزمخشري / الغامدي.

٢٢٠ المسند/ أحمد بن حنبل.

٢٢١- المسند/ أبو يعلى.

٢٢٢- المسند/ الحارث بن أسامة.

٢٢٣- المسند/ الروياني.

٢٢٤ - المستدرك / الحاكم.

٢٢٥- المبسوط/ السرخسي.

٢٢٦ - المسودة / آل ابن تيمية.

٢٢٧ - المصنف / ابن أبي شيبة.

٢٢٨ - المصنف / عبدالرزاق.

٢٢٩ - المطالب العالية / ابن حجر العسقلاني.

٢٣٠- المعجم الأوسط/ الطبراني.

٢٣١ - المعجم الصغير / الطبراني.

٢٣٢ - المعجم الكبير/ الطبراني.

٢٣٣ - المعرفة والتاريخ / الفسوي.

٢٣٤ - المعونة / القاضي عبدالوهاب.

٢٣٥ - المعلم بفوائد مسلم / المازري.

٢٣٦- المعيار المعرب/ الونشريسي.

٢٣٧- المغنى / ابن قدامة.

٢٣٨- المغني عن حمل الأسفار / العراقي.

٢٣٩- المفردات/ الأصبهاني.

٢٤٠ المفهم/ القرطبي.

٢٤١- المقاصد الحسنة / السخاوي.

٢٤٢ - الموافقات / الشاطبي.

٢٤٣- الموضوعات/ ابن الجوزي.

٢٤٤ - الموطأ/ مالك بن أنس.

٢٤٥- مجمع الزوائد/ البغوي.

٢٤٦ - مجموع فتاوى ابن تيمية / ابن القاسم.

٢٤٧ – مداراة الناس / ابن أبي الدنيا.

٢٤٨ - مدارج السالكين / ابن قيم الجوزية.

٢٤٩- مرآة الجنان / اليافعي.

٢٥٠ - مسند الشهاب / القضاعي.

٢٥١- مشارق الأنوار / القاضي عياض.

٢٥٢- مشكل الآثار / الطحاوي.

٢٥٣ - معترك الأقران / السيوطي.

٢٥٤- معجم الأدباء/ الحموى.

٢٥٥- معجم المناهي/ أبو زيد.

٢٥٦ - معرفة السنن والآثار / البيهقي.

٢٥٧- مفتاح دار السعادة / ابن قيم الجوزية.

٢٥٨ - مفاتيح الغيب/ الرازي.

٢٥٩ - مكارم الأخلاق / ابن أبي الدنيا.

٢٦٠ - منهاج السلامة / ابن ناصر الدين.

٢٦١- موسوعة فضائل السور / الطرهوني.

٢٦٢ - النهاية / ابن الآثر.

٢٦٣ - نتائج الأفكار / ابن حجر العسقلاني.

٢٦٤ - نتيجة الفكر / السيوطي.

٢٦٥ - نصب الراية / الزيلعي.

٢٦٦ - نظم الفرائد / العلائي.

٢٦٧ - نفح الطيب/ التلمساني.

٢٦٨ - نواسخ القرآن / ابن الجوزي.

٢٦٩- نيل الابتهاج / التنبكي.

٢٧٠ - نيل الأوطار / الشوكاني.

٢٧١ - هدية العارفين / البغدادي.

٢٧٢ - الورع / أحمد بن حنبل.

٢٧٣- الوسيط/ الواحدي.

٢٧٤ - وفيات الأعيان / ابن خلكان.

## فهرس مواضيع وأحاديث الكتاب

| مُقَلَمةم                                                          |
|--------------------------------------------------------------------|
| مُقدَمة                                                            |
| ثانياً: أصل هذه الأربعين:                                          |
| ثالثاً: منهجه في الأربعين:                                         |
| رابعاً: عناية العلماء بها:                                         |
| • عملي في كتاب: «المنهج المبين».                                   |
| أولاً: التعريف بالكتاب:                                            |
| ثانياً: التعريف بالمؤلف:                                           |
| * نَسَبهُ ونِسبَتُهُ:                                              |
| * ولادته:                                                          |
| ₩ سماعه وشيوخه:                                                    |
| * تلاميذه:                                                         |
| * ثناء العلماء عليه:                                               |
| * عقيدته:                                                          |
| * مصنفاته:                                                         |
| * و فاته:*                                                         |
| * مصادر ترجمته:                                                    |
| ثالثاً: منهج المصنف في كتابه، ومقارنته مع شروح الأربعين الأخرى: ١٤ |
| رابعاً: خطة العمل في إخراج الكتاب:                                 |
| صور المخطوطات                                                      |

| Υο      | النص المحققالنص المحقق      |
|---------|-----------------------------|
|         | مقدمة المؤلف                |
| ٣٩      | قال المصنف -رحمه الله تعالى |
|         | الحديث الأول                |
| ٩٧      | الحديث الثاني               |
|         | الحديث الثالث               |
|         | الحديث الرابع               |
|         | الحديث الخامس               |
|         | الحديث السادس               |
|         | الحديث السابع               |
|         | الحديث الثامن               |
|         | الحديث التاسع               |
| YV9     |                             |
| YA9 PAY |                             |
| 797     |                             |
| Y9V     |                             |
| ٣٠٣     |                             |
| ٣١٣     | _                           |

| يث السادس عشر               | لحدي       |
|-----------------------------|------------|
| ٣٢٥                         |            |
| يث السابع عشر يث السابع عشر | الحد       |
| يث الثامن عشر               | الحد       |
| يث التاسع عشر               | الحد       |
| يث الموفي عشرين             | الحد       |
| يث الحادي والعشرون ٣٨١      | الحدا      |
| يث الثاني والعشرون٥٨٠       | الحد       |
| ليث الثالث والعشرون         | الحا       |
| ليث الرابع والعشرون ٤٠٧     | الحا       |
| ديث الخامس والثلاثون ١٠٥    | الحا       |
| ديث السادس والثلاثون ١٥٥    | الحا       |
| ديث السابع والثلاثون ٢٥٥    | الح        |
| ديث الثامن والثلاثون        | الح        |
| لديث التاسع والثلاثون ٥٤٥   | الح        |
| لديث الموفي أربعيـن ١٩٥٥    | 41         |
| مديث الحادي والأربعون٥٥٥    | <u>ا</u> ا |
| مديث الثاني والأربعون       | L١         |

|     | الفهارس       |                 |
|-----|---------------|-----------------|
| ٥٦٩ |               | خاتمة           |
| ٠٧٥ | ••••••        | فهرس الآيات     |
| 091 |               | فهرس الأحاديث   |
| ٣٠١ | لاملام        | فهرس أسياء الأء |
| ٦٠٣ | المراجع       | فهرس المصادر وا |
| 710 | أحاديث الكتاب | فهرس مواضيع و   |



# www.moswarat.com

